
Università degli Studi Mediterranea 
 di Reggio Calabria 

 Storia del diritto romano 

 27-10-2014 

 

 

 

 

 

 

 C. Neri 



P O R F I R I O ,  P E R S E C U Z I O N I  D E L  I I I  S E C O L O  E  
L A  P O L I T I C A  R E L I G I O S A  D I  D I O C L E Z I A N O .  

I D E A L E  D E L L A  L I B E R T A S  R E L I G I O N I S  N E L  
I I - I I I  S E C O L O  D . C .  

I processi contra Christianos 
Confronto tra paideia classica e 
dottrina cristiana nel II sec. d.C. 



I processi contra Christianos e la coerenza giuridica 
di Traiano 

  Plinio  in qualità di  legatus Augusti pro praetore 
Bithyniae  et Ponti, negli anni 111-113, scrive una lettera 
all’imperatore Traiano per ricevere indicazioni su come 
operare in relazione ad un fenomeno  che stava 
assumendo dimensioni che dovevano essere gestite dallo 
stato quali l’aumento di denunce contro i cristiani,   
conseguenziale alla diffusione territoriale di quello che 
Plinio definisce “contagio“ della “superstizione” 
ossia il Cristianesimo, presso la popolazione di ogni ceto 
sociale, sesso ed età, “non soltanto per le città ma anche 
per  i villaggi e le campagne” di quell’area territoriale 
dell’impero, governata da Plinio. 

 



I processi contra Christianos e la coerenza giuridica 
di Traiano 

  La richiesta è causata dalla necessità di Plinio di ricevere 
indicazioni dall’imperatore, in quanto  Plinio stesso non 
sapeva come operare poiché “non aveva mai assistito a 
istruttorie - cognitionibus - riguardo i Cristiani e non 
sapeva “cosa e  quali siano abitualmente gli oggetti e i 
limiti sia della punizione che dell’inchiesta-ideo 
nescio, quid et quatenus aut puniri soleat aut 
quaeri(Plin., ep. X,96,1 ). 

 L’attività  descritta da Plinio nell’epistola, rientra 
nella funzione giudiziaria di cognitio extra ordinem 
svolta dal funzionario imperiale e trova riscontro anche 
in altri documenti processuali (cfr. Atti dei Martiri Scillitani). 
Tale forma processuale, istituita da Augusto, aveva ormai 
sostituito nel II sec. d.C. le forme ordinarie di processo 
penale(Quaestiones) preesistenti. 



L’epistola X, 96 di Plinio e il rescritto traianeo  

Quesiti di Plinio Risposta di Traiano 

 Criteri discretivi in base ai quali operare: 
 La differenza d’età; (Nessuna risposta di 

Traiano) 
 La concessione del perdono a chi mostri il 

pentimento o a colui che, una volta 
risultato  essere stato provato cristiano, 
abbia cessato di esserlo; 

 La punizione deve essere rivolta a chi è 
Cristiano in quanto tale?(Nessuna risposta 
di Traiano) 

 La punizione deve essere rivolta ai delitti 
connessi dipendenti dall’adesione al 
Cristianesimo?(Nessuna risposta di 
Traiano) 
 

 Istruire i processi contro coloro che 
erano stati denunciati 

 Mancanza criterio unico nell’azione 
repressiva, basato su precisa 
procedura formale 

 I cristiani non vanno ricercati; 
 Se deferiti al tribunale e ne sia 

provata la colpevolezza, bisogna 
punirli; 

 Riserva: Chi nega di essere cristiano 
e lo dimostri pregando gli dei di 
Roma, può ottenere il perdono per il 
suo pentimento, indipendentemente 
dai sospetti nutriti nei suoi confronti 
in passato; 

 Rifiuto di delazioni anonime.  
 
 
 



Il rescriptum traianeo 
Plinio, Ep., X 97,1 

 “Caro Plinio, la pista che hai seguita nell’istruire i processi 
contro quelli che ti sono stati deferiti come  Cristiani è 
proprio quella alla quale ti dovevi attenere. Non si può infatti 
stabilire una norma generale che assuma quello che si 
potrebbe chiamare un carattere rigido. Non si deve prendere 
l’iniziativa di ricercarli, qualora vengano denunciati e 
convinti, bisogna punirli, - Conquirendi non sunt; sui 
deferantur et arguantur, puniendi sunt - con questa 
avvertenza però, che, chi neghi di essere cristiano e lo faccia 
vedere con i fatti, cioè tributando atti di culto ai nostri 
dei, quantunque per il passato abbia suscitato sospetti, 
ottenga indulgenza in grazia del suo ravvedimento-
veniam ex paenitentia impetret”. 

 



 
 
 

Il rescriptum traianeo 
Plinio X, 97 

 Conferma della correttezza dell’azione di Plinio: 
istruire i processi contro coloro che erano stati 
denunciati. 

 Delineazione linee di intervento da parte 
dell’imperatore: Mancanza criterio unico,valido 
universalmente nell’azione repressiva, basato su 
precisa procedura formale. 



 
Il rescriptum traianeo 

Plinio X, 97 

 I cristiani non vanno ricercati; 

 Qualora siano deferiti al tribunale e ne sia provata la 
colpevolezza, bisogna punirli; 

 Ad eccezione del caso in cui chi abbia negato di 
essere cristiano e lo abbia dimostrato, pregando gli 
dei di Roma, possa ottenere il perdono per il suo 
pentimento, indipendentemente dai sospetti nutriti 
nei suoi confronti in passato; 

 

 



Il rescriptum traianeo 
Plinio X, 97,2 

 Rifiuto di delazioni 
anonime:Ep.,X,97,2:“Riguardo la presentazione 
di scritti anonimi non dovrà dar luogo ad alcuna 
incriminazione. Sarebbe di pessimo esempio e 
contrario ai principi di governo della nostra Era”. 

 “ Sine auctore vero propositi libelli/Inoltre in 
assenza dell’autore di un’accusa dichiarata/ ‹in› 
nullo crimine locum habere debent. Nam et pessimi 
exempli nec nostri saeculi est ”. 

 

 



Interpretazioni del rescriptum: 
Tertulliano e la critica di coerenza giuridica di Traiano 

 Il rifiuto di delazioni anonime  espresso da Traiano 
verrà qualificato positivamente quale attestazione di 
sapienza giuridica dell’imperatore ma anche criticato 
di incoerenza  giuridica da parte di Tertulliano, 
seguito in questo  dagli studiosi moderni. 

  Infatti Tertulliano nell’Apologetico, II, 7-11 scrive : “ 7. 
Allora Traiano decretò che quella gente(i Cristiani) non 
doveva essere ricercata, ma che, se erano denunciati al 
tribunale, si doveva punirli.8.O sentenza per necessità 
illogica! Essa dice che non si deve cercarli, come degli 
innocenti, ed ordina di punirli come dei colpevoli. Risparmia e 
incrudelisce, chiude gli occhi e punisce. Perché esporti tu 
stesso alla censura? Se tu li condanni perché non li 
ricerchi? Se non li ricerchi, perché ancora non li 
assolvi? 
 



Interpretazioni del rescriptum: 
Tertulliano e la critica di coerenza giuridica di Traiano 

 “9. Solo il cristiano non è consentito venga ricercato, 
ma è permesso denunciarlo, come se la ricerca avesse 
uno scopo diverso da quello della denuncia”. 

 “11 E poiché voi presumete il nostro delitto dalla 
semplice confessione del nome di cristiano, è 
cosa ancor più contraria alle leggi il farci 
ritrattare tal confessione per mezzo della 
tortura, perché negando il nome negheremmo al 
tempo stesso anche i delitti che ci erano stai presunti 
per aver confessato quel nome”. 



I nodi della critica di incoerenza  a Traiano 

1. Divieto di esercitare l’inquisitio (inchiesta giudiziaria) ma 
comminazione della pena: «Essa dice  che non si deve cercarli- hoc genus 
inquirendos quidem non esse, come degli innocenti, ed ordina di punirli come dei 
colpevoli- oblatos vero puniri oportere. Se tu li condanni perché non li ricerchi? Se 
non li ricerchi, perché ancora non li assolvi?». 

 
2. Negazione azione di inquisitio ma consentita la 

denuncia :»Solo il cristiano non è consentito venga ricercato, solum 
Christianum inquiri non licet, offerri licet ma è permesso denunciarlo, come se la 
ricerca avesse uno scopo diverso da quello della denuncia». 

3. Presunzione del reato sulla base della confessione del 
nome di Cristiano 

4. Uso della tortura contrario alle leggi romane 
         “11 E poiché voi presumete il nostro delitto dalla semplice confessione del 
nome di cristiano ex nominis confessione, è cosa ancor più contraria alle leggi il 
farci ritrattare tal confessione per mezzo della tortura, perché negando il nome 
negheremmo al tempo stesso anche i delitti che ci erano stai presunti per aver confessato 
quel nome”. 

 



Interpretazioni del rescriptum: 
Tertulliano e la critica di coerenza giuridica di Traiano 

 1) Sulla base dell’analisi del rescriptum e della critica 
operata da Tertulliano gli studiosi hanno vivamente 
discusso su quale fosse il fondamento giuridico della 
perseguibilità del Cristianesimo. 

 Quale reato, commesso dai Cristiani, si persegue?  
  TESI: 
a.  Crimen maiestatis 
b. Leggi penali che perseguivano determinati 

crimina come il sacrilegium, incestus ,infanticidium 
c. Il fondamento giuridico  fosse basato sul fatto di 

essere “Cristiano “ e quindi sul  nomen 
Christianum, sulla scorta della critica di Tertulliano 

 



Interpretazioni del rescriptum: 
Tertulliano e la critica di coerenza giuridica di Traiano 

a. L’analisi condotta dal professore Costabile, invece, nel sintetizzare 
l’orientamento generale sul tema, focalizza  il profilo strettamente 
giuridico espresso da Tertulliano chiarendo alcuni aspetti che di 
esso fanno parte: Egli  esclude che il fondamento giuridico del 
Cristianesimo  vada ricercato nel crimen maiestatis, 
concordando in tal senso  con Vidman, in quanto in un altro rescriptum ( 
X,82) Traiano stesso dichiarava di non voler accettare le accuse di lesa 
maestà.  

 

 

 

 

 

 



Interpretazioni del rescriptum: 

Tertulliano e la critica di coerenza giuridica di Traiano  

b. Confuta la tesi  dell’esistenza di leggi specifiche, in quanto 
la menzione dell’esistenza di un Institutum neronianum 
presente in Tertulliano (Ad Nationes I,7,9,) riguardante i 
Cristiani non trova riscontro nelle altre fonti (Apologisti, Atti dei 
martiri) le quali invece attestano  che i cristiani erano sottoposti al 
procedimento giudiziario della cognitio extra ordinem; 

c. Sottolinea la rilevanza sociale del rifiuto dei Cristiani di 
effettuare il culto agli dei romani, definita dalla loro pertinacia e 
dalla inflexibilis ostinatio,  presente anche negli altri documenti 
processuali (Atti dei Martiri) quale unico motivo che potesse 
determinare giuridicamente la comminazione della pena 
capitale nei loro confronti;  
c.1) Individua il fondamento giuridico della perseguibilità dei 
Cristiani nel crimen lesae Romanae religionis - secondo la 
definizione data da Tertulliano (Apol.,XXIV,1) - in quanto la pratica di 
culto  per i Romani è un comportamento pubblico e non privato. 

 



Interpretazioni del rescriptum: 
Tertulliano e la critica di coerenza giuridica di Traiano 

 2) Nel prosieguo della sua analisi, il professore Costabile argomenta 

contro  due aspetti oggetto della critica giuridica tertullianea a 
Traiano (1.Divieto di esercitare l’inquisitio (inchiesta giudiziaria) 
ma comminazione della pena; 2.Negazione azione di inquisitio 
ma consentita la denuncia) sottolineando la  la necessità di 
distinguere e di individuare, all’interno della  cognitio 
extra ordinem, due momenti distinti: il primo 
identificabile con il momento introduttivo del processo 
attraverso l’accusatio -Innovazione attuata da Traiano 
– laddove sino a quel momento era determinato da una 
denuncia (delatio) anonima o dall’inquisitio del 
magistrato  e il secondo identificabile nella sua sentenza  
conclusiva; 



Interpretazioni del rescriptum: 
Tertulliano e la critica di coerenza giuridica di Traiano 

3. Tesi del prof. Costabile riguarda l’accusa di Tertulliano di: » 
Presunzione del reato sulla base della confessione del nome di 
Cristiano»: 
  La ricostruzione della coerenza giuridica di Traiano è ravvisabile  nel fatto che 

non è perseguito il nomen di cristiano in quanto tale, ma ciò  che da esso 
consegue:  l’adesione al Cristianesimo infatti, proibisce  ai proseliti  l’atto 
sacrificale alle divinità  e fa porre loro  il rifiuto di effettuarlo.  

a. Tali due fattori -proibizione e rifiuto dei sacrifici- costituiscono la condizione 
soggettiva di punibilità. Pertanto il reato che si è configurato nella testimonianza di 
Plinio è equiparabile secondo il prof. Costabile a quello che oggi è denominato 
“reato di opinione”.  Tale  reato si estingue nel momento in cui vengono meno, da 
parte del   reo, due elementi: 1)  la determinazione a  commettere il crimine mediante il  
pentimento;2)   l’atto di rinnegare l’adesione al Cristianesimo (abiura).  Per altro 
verso, l’atto di compiere i sacrifici fa venire meno la condizione di punibilità  del reato, 
ottenendo il proscioglimento dall’accusa.  La confutazione della tesi sostenuta da 
Tertulliano e seguita da molti studiosi consente al prof. Costabile di individuare la 
dimensione antropologica  delle posizioni della dottrina moderna, in quanto esse, nel  
seguire tale tesi, soggiacciono ad un condizionamento culturale, frutto di una 
formazione degli studiosi costituita anche  di  dottrina cristiana.  

 

 



Interpretazioni del rescriptum: 
Tertulliano e la critica di coerenza giuridica di Traiano 

4. Tesi del prof. Costabile riguarda l’accusa di Tertulliano di: «Uso della 
tortura contrario alle leggi romane» 

  La spiegazione e  contestualizzazione dell’accusa 
giuridicamente valida, presente in Tertulliano, di 
sovvertire la regolare procedura della cognitio attraverso 
l’uso della tortura quale mezzo, teso non all’accertamento della 
verità, ma  utile alla sua negazione.  Tale accusa esplicitata  da 
Tertulliano (Apol.,2,11) è presente anche in altri autori(Minucio 
Felice, Oct. )e negli Atti dei Martiri;  

 4.1)L’individuazione della natura meramente “pratica” 
dell’uso della tortura,  durante la cognitio ed allo stesso 
tempo la spiegazione  della sua funzione, tesa al perseguimento 
dell’obiettivo  del funzionario imperiale  di ottenere una confessione  
dei cristiani e di far  sì che essi eseguissero  i sacrifici agli dei 
romani; 



Innovazioni del rescriptum traianeo 

 Il prof. Costabile  individua  l’innovazione introdotta  
da Traiano nella cognitio extra ordinem -esplicitata  
nel rescriptum a Plinio- nell’inserimento nell’ambito 
della cognitio dell’accusa formale (accusatio)  
avanzata  da parte del denunciante che costituisce un 
limite alla procedura sino ad allora inquisitoria. Di 
conseguenza, ciò espone il denunciante all’assunzione 
del rischio di una controquerela del denunciato per 
calumnia. 

 Questo meccanismo introduttivo del procedimento crea uno 
stretto parallelismo della cognitio  extra ordinem con la 
cognitio senatus  nella quale era richiesta l’accusa formale, 
laddove non era richiesto nella cognitio imperiale sino a quel 
momento. 



Innovazioni del rescriptum traianeo 

 Traiano attua, pertanto,  un’innovazione all’interno 
dell’avvio della  cognitio extra ordinem, determinato  o 
dalla delatio o denuntiatio del privato che induceva il 
magistrato o il funzionario all’iniziativa, senza però 
esporre il delator al rischio della controquerela per 
denuncia.  

 Traiano invece non ritiene più sufficiente la 
delatio e vieta sia la conquisitio per iniziativa del 
governatore (prassi abituale della cognitio sino a 
quel momento) che le denunce anonime, 
richiedendo esplicitamente l’accusa formale e la 
conseguente assunzione di responsabilità da 
parte del denunciante(delator). 



Innovazioni del rescriptum traianeo e sua 
influenza sul rescritto adrianeo 

 Nel rescritto dell’imperatore Adriano a Minucio Fundano, 
proconsole d’Asia nel 124 d. C. l’imperatore vieta  l’avvio 
della procedura processuale in assenza di un’accusa 
esplicita dinanzi al tribunale e dispone che il funzionario commini 
la pena ai Cristiani solo se risulti provato che essi hanno operato 
qualcosa contro le leggi. 

 «Pertanto, se i provinciali hanno tali elementi da appoggiare questa 
petizione contro i Cristiani in un esplicito atto di accusa 
dinanzi al tribunale, non proibisco loro di mettere in atto questo 
disegno, ma non permetto di avanzare accuse solo in base a 
richieste e ad accuse vaghe… Se qualcuno muove un’accusa 
e dimostra che i cristiani hanno operato qualche cosa 
contro le leggi, stabilirai anche delle pene proporzionali 
alle colpe. Sia poi tua somma cura, per Ercole, punire con le pene 
più severe che tu possa provare chi abbia, per pura malvagità, 
accusato qualcuno di loro».  



Celso e il confronto tra paideia classica e dottrina cristiana nel II sec d.C. 
La paideia 

 Il concetto  di paideia  esprime un aspetto peculiare della 
civiltà greca  ed è la  manifestazione più alta dei valori che 
essa ha trasmesso. 

 Il suo significato originario  è quello di  educazione e fa 
riferimento all’aspetto pedagogico ed al modello  di 
formazione dell’individuo elaborato da Atene, teso alla 
trasmissione dei valori che il cittadino riceveva all’interno 
della propria comunità (la polis) che  lo avrebbero portato al 
raggiungimento pieno dell’armonia tra corpo e anima. 

 Tale  trasmissione avveniva  mediante lo studio della 
grammatica, intesa come studio dell’alfabeto e dei poeti, della 
musica e della ginnastica, insieme alla pratica dei giochi 
atletici e del portamento. 

 



Celso e il confronto tra paideia classica e dottrina cristiana nel II sec d.C. 
La paideia classica 

 La paideia era intesa coma il processo continuo di 
formazione complessiva della personalità, tesa al 
raggiungimento di un ideale di perfezione fisica e 
morale, esplicitato nel termine kalokagathia. 

 Formazione intellettuale e morale che era, allo stesso tempo 
formazione civica dell’individuo. 

 



 Lo sviluppo della filosofia nel V sec. a.C., socratica da un lato  e 
sofistica dall’altro, seguito dalle riflessioni teoriche effettuate 
all’interno delle scuole filosofiche platonica (L’Accademia, 387 
a.C.) ed aristotelica (Liceo o «Peripato» per il viale che  circondava la 
scuola 336 a.C.) e dell’istituzione culturale fondata da Isocrate (la 
scuola  di retorica che formò letterati e uomini di stato), determinò un 
cambiamento del concetto di paideia che  assunse il significato di 
“formazione umana”, per poi infine  fare riferimento al contenuto 
di tale formazione, ossia al termine  di “cultura” nel significato più 
elevato. 

 Grazie al dibattito sull’educazione svolto dai Sofisti e da Socrate, viene 
operata un riflessione intensa sulla  sua funzione in relazione 
all’evoluzione della società-la polis democratica ed ai suoi bisogni- ciò 
determinerà la nascita di una elaborazione filosofica della paideia ed 
una sua completa revisione effettuata da Platone. 

 

Celso e il confronto tra paideia classica e dottrina cristiana nel II sec d.C. 
La paideia classica e il contributo della filosofia 



Celso e il confronto tra paideia classica e dottrina cristiana nel II sec d.C. 
L’evoluzione del concetto di  paideia  

Socrate 

 Socrate dà l’avvio alla ricerca del 
modo di vivere dell’uomo e  della 
virtù ed alla domanda di definizione 
dei valori  

Sofisti 

Curano la formazione globale 
della persona manca però 
impostazione in prospettiva 
unitaria del problema educativo  
(Interpreti  di un’esigenza politica di 
mediare i conflitti sociali che pose in 
discussione la cultura del tempo e la 
tradizione, diventando sostenitori 
della pluralità di opinioni e di valori e 
creatori di una categoria di 
professionisti nell’uso del linguaggio 
e quindi della dialettica e della 
retorica, ritenuti elementi basilari 
della virtù politica). 

Platone 

La  paideia è  una formazione spirituale , 
ritenuta  un processo interiore  che 
l’uomo compie  per la conquista della 
virtù. Egli  ritiene che l’anima  sia il nucleo 
della personalità umana e che la natura umana 
non possa realizzarsi pienamente se non in una 
città giusta.  La salute dell’anima risulta dall’equilibrio 
delle sue parti e per spiegare tale concetto Platone 
delinea il suo progetto educativo  ed opera una 
similitudine tra anima sana e città ben amministrata 
(Repubblica VI, 497c). Per Platone l’equilibrio e la 
stabilità dello stato non dipendono tanto dalle 
leggi quanto dalla paideia dei suoi abitanti e 
quindi dalla qualità delle loro anime. Egli è 
convinto che l’educazione sia  condizione sufficiente 
perché i cittadini risolvano spontaneamente tutti quei 
problemi di convivenza che una legislazione minuta si 
sforzerebbe invano di regolare. «Se l’educazione 
spirituale e fisica si conserva buona, produce nature 
oneste (Repubblica IV 423e-424a). 



Celso e il confronto tra paideia classica e dottrina cristiana nel II sec d.C. 
L’evoluzione del concetto di  paideia  

Aristotele 

Sintesi dell’importanza  dell’autonomia 
riconosciuta alla teoria ed alla pratica 
nell’esercizio della virtù. Importanza della 
mìmesis,mimèsi ,identificazione di un modello 
concreto di vita  virtuosa nella  figura del saggio, 
alternativa a quella del filosofo. 

Per Aristotele (Etica Nicomachea, Politica VII-
VIII) la paideia continua ad esser dimensione 
comunitaria, ma mentre Platone concepisce la paideia 
come strumento di riforma della personalità e della 
costituzione dello stato, in Aristotele(Pol..VIII,) 
essa deve proporre a ciascun  membro 
della società una formazione adeguata al 
proprio ruolo sociale e deve garantire al 
cittadino una preparazione globale che gli 
consenta di occupare il tempo libero in 
modo degno e conforme alla sua natura di 
essere razionale. Tale affermazione è indice 
dell’evoluzione politica della polis greca che subisce 
l’influsso della monarchia macedone e determina il fatto 
che la vita speculativa dedichi uno  spazio indipendente 
dalla vita politica. 

 

Isocrate 

formazione culturale globale dell’individuo  

FILOSOFIA è  amore  per il sapere in  generale e quindi 
per ogni formazione culturale. Spinto da questa finalità 
educativa fondò  una scuola di retorica che aveva il 
compito di formare l’uomo in maniera completa, poiché 
egli, poneva l’uso della parola  quale base del concetto di 
paideia, intesa quale  potere da lui riconosciuto alla 
parola che nasce dopo una riflessione e che guida 
l’azione dell’uomo. Per Isocrate,  a differenza dei Sofisti, 
l’uso della  parola non è fine a sé stesso:» Si esprime 
bene colui che agisce in maniera retta  è sorretto da una 
buona formazione culturale che deve essere ampia e 
diversificata»(contenuto etico e politico  dell’educazione 
retorica ).  «La nostra città ha superato gli altri uomini 
nel pensiero e nella parola che i suoi discepoli sono 
diventati maestri degli altri ed essa ha fatto sì che il 
nome degli Elleni sembri essere non più distintivo della 

stirpe, ma della spiritualità, e che si chiamino 
Elleni coloro che hanno in comune con 
noi la cultura(tes paideuseos) 
piuttosto che l’origine»(Panegirico, 50 ) 

Età ellenistica 

La paideia ellenistica: 
conquista dell’equilibrio 
spirituale, indipendente dal 
contesto politico. 

La virtù intesa come 
giusto rapporto con sé 
stessi e come possesso 
individuale nell’ambito 
della vita privata. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Celso e il confronto  
tra paideia classica e dottrina cristiana nel II sec d.C. 

 

 La formazione culturale del pensiero pagano, greco e poi 
romano, è contraddistinta dal ruolo importante svolto 
dalla filosofia che ha abituato l’uomo a porsi delle 
domande, a ragionare ed, allo stesso tempo, gli ha fornito  
gli strumenti per dare le  risposte alle domande che la 
società, evolvendosi, ha posto di volta in volta, sino al 
momento in cui la religione cristiana non si doterà degli 
stessi strumenti e cercherà di favorire la comprensione 
della verità rivelata da Cristo. 

 Tale premessa consente di illustrare, attraverso  la 
contestualizzazione  storica, come la diffusione del 
cristianesimo fosse percepita dai pagani e come essi 
valutassero i contenuti  della dottrina di questi. 



La visione pagana 
dei Cristiani nel II 

sec. d.C. 

Celso,( contemporaneo di 
Marco Aurelio II d. C.), 
Discorso veritiero  

• Persone prive di cultura 
che possa essere 
ritenuta degna da Celso 

• Confutazione 
attendibilità dottrina 
cristiana  con uso 
categorie mentali 
proprie della 
formazione culturale  
filosofica pagana 

• Contestazione del 
comportamento attuato 
dai Cristiani, lontano 
dalla tradizione e dai 
doveri civici 

 Formazione filosofica platonica(platonismo medio) in base alla quale Dio è inteso 
come puro bene situato al di sopra del mondo e il suo rapporto con esso è stabilito da 
divinità intermedie, demoni. 

 Formazione culturale di Celso: Valore della tradizione:                          Adesione 
all’antica dottrina trasmessa nel corso dei secoli e patrimonio comune delle nazioni, delle 
città sapienti: » Vi è un’antica dottrina che è esistita sin dall’inizio, su cui hanno convenuto le 
nazioni più sapienti e le città e gli uomini sapienti»(Orig.,Contra Celsum,I,14). 

 Contenuti della critica: 

 L’immutabilità  di Dio versus  il principio del Dio che si è fatto uomo 
(Orig.,Contra Celsum,IV,2-3) 

 Allontanamento dei Cristiani dalla tradizione dei Giudei e lo afferma 
esplicitamente »(Orig.,Contra Celsum,V,33).:»…Io chiederò loro donde vengono e chi è 
l’autore delle loro leggi patrie - Nessuno risponderanno - . Ma in effetti essi provengono 
proprio dal ceppo giudaico, né possono additare altra origine per il loro maestro e  corifeo: 
con tutto questo essi si sono distaccati dai Giudei, « e per Celso :»sarà cosa empia 
allontanarsi dalla tradizione»(Orig.,Contra Celsum,V,25) 

 Rifiuto dei Cristiani del  culto pagano e  isolamento dal contesto sociale e dai 
doveri civici. In  quanto Celso attribuisce ai Cristiani l’affermazione: »... Ma non è 
possibile che lo stesso uomo serva più padroni!» e ritiene tale affermazione:».. la la voce di 
ribellione di una gente che ha innalzato una trincea attorno a sé e si isola dal resto degli 
uomini». (Orig.,Contra Celsum,VIII,2) 

 Confuta  la professione di fede degli uomini conquistati dal Verbo(cristiano) 
ritenendola:»… cosa volgare e non adatta al ragionamento (Orig.,Contra Celsum,I,27) 

 Denuncia la tracotanza di alcuni Cristiani che dichiarano di poter offendere le 
statue degli dei senza subire da parte loro la giusta vendetta (Orig.,Contra 
Celsum,VIII,38) 

 Confuta l’interpretazione allegorica  contenuta nei Vangeli e critica la figura di Gesù e 
dei discepoli valutati come: il primo:» madre, adultera che  diede alla luce di nascosto Gesù e che 
questi :»spinto dalla povertà andò in Egitto a lavorare a mercede ed avendo quindi appreso alcune di 
quelle arti segrete per cui gli Egiziani sono celebri, ritornò dai suoi tutto fiero per e arti apprese ed in 
grazie di esse si proclamò da  se stesso Dio» (Orig.,Contra Celsum,I,28);i secondi: »Gesù raccolse 
intorno a sé dieci o undici sciagurati, i peggiori dei pubblicani e dei marinai, e insieme a loro andò 
scappando  di qua e  di là, raccogliendo i mezzi per vivere in maniera turpe e miserabile» (Orig.,Contra 
Celsum,I,62). 

 

 

 

 

 

 



La visione pagana 
dei Cristiani nel II 

sec. d.C. 

 

Luciano(119-180 d.C.), 
Della morte di 
Peregrino, XI-XII 

Galeno (120-200 d.C.) 

  

Marco Aurelio , A sé 
stesso, XI, 3 

 Luciano, nel descrivere, in maniera ironica e sferzante, le 
vicissitudini che portarono Proteo Peregrino alla morte, 
menziona e ci delinea un quadro dei Cristiani, della loro 
dottrina facendo riferimento anche a Gesù. 

Proteo ci è presentato come un avido imbroglione, Luciano 
descrive con quanta facilità sia stato non solo accettato dai 
Cristiani, ma sia diventato per loro un punto di riferimento e 
venga: «stimato come un Dio, lo tenevano loro legislatore perché 
essi adorano ancora quel grand’uomo crocifisso in Palestina, che 
introdusse quella novella religione nel mondo» ed ecco come 
descrive i cristiani:»… poiché credono questi sciagurati che essi 
saranno immortali e vivranno nell’eternità e perciò disprezzano 
la morte e volentieri le vanno incontro;…perciò se tra loro 
nascesse un impostore che sapesse ben maneggiarli, tosto 
diventerebbe ricco, canzonando questa gente ridicola e 
sciocca» (Della morte di Peregrino, XI-XII). 

 Galeno: » Così vediamo nel nostro tempo quegli uomini 
chiamati cristiani trarre la propria fede nel mito». 

Marco Aurelio nel descrivere  il comportamento dell’anima di 
fronte alla morte:»… e questa prontezza affinché possa 
dirsi proveniente da giudizio, non deve essere sforzo 
pervicace di volontà come per i Cristiani; ma deve 
venire da retta ragione ed accompagnarsi a profonda 
gravità» (A sé stesso, XI, 3). 



L’elaborazione 
dottrinale del 
cristianesimo   
del II sec d.C. 

La Patristica del II sec. d. C. 

Orientale: 

Giustino(Palestina) 
martire 167 dC. 

 Marciano Aristide, 
autore di un apologia 
rivolta ad Antonino Pio 

Polemica contro la 
Gnosi: -Ireneo(Asia 
Minore 140 d.C.);  -
Ippolito (170-235 d. C.) 

 

Clemente Alessandrino 
(150-214d.C.) 

 

 

 

 

 

  I Padri della Chiesa utilizzano la filosofia per 
difendere la dottrina cristiana dagli attacchi 
(pagani, ebrei) e dalle persecuzioni (dello stato 
romano) di cui è oggetto. 

 Giustino e Aristide pongono il cristianesimo in 
continuità con la filosofia greca, considerandolo  
la più completa manifestazione di essa. 

 Di orientamento contrario Taziano, che taccia di 
immoralità i pensatori greci.  

 Azione dei padri della Chiesa contro sette 
interne che tentano di interpretare il 
messaggio originale del cristianesimo e ne 
falsano lo spirito inserendo elementi nuovi ed 
eterogenei. 

 Ireneo vescovo di Lione autore di un’opera contro lo 
gnosticismo, ribadirà l’unità e l’identità di Gesù con 
Cristo considerati dagli gnostici distinti. Valuta 
positivamente l’impero romano garante della 
pace che consente ai cristiani di viaggiare 
senza timore e  nega che l’impero romano 
derivi da Satana  e perciò sia l’Anticristo  
 
 



L’elaborazione 
dottrinale del 
cristianesimo   
del II sec d.C. 

 

 

Ippolito  (Fine II-III 
sec. d. C.) 

 

Clemente 
Alessandrino(150-
214 d.C.) 

 

 Ippolito 

 Attività contro gli gnostici: confuta gli eretici dimostrando che essi 
traggono la loro dottrina dalla sapienza pagana e non dalla quella cristiana. 

 Consapevole della propria identità di fede, è interprete  del 
messaggio cristiano di attesa  del regno di Dio-finis temporum- 
che caratterizza l’età di   Commodo e dei Severi, effetto degli 
avvenimenti storici (l’epidemia di Peste a Roma nel 167 d.C., le guerre 
germaniche di Marco Aurelio, crisi economia  in Italia, i martirii dei cristiani) 
Ippolito  manifesta sentimenti antiromani e - come  sottolineato da  
Mazzarino -  ritiene che «l’impero  domina per la potenza di Satana» e che 
esso sia una « contraffazione del cristianesimo perché (l’impero 
romano)  non è una sola nazione ma piuttosto un’accolta di  nazioni 
unite allo scopo della guerra e per questo è destinato a morire, 
laddove i Cristiani sono uniti da tutte le nazioni...ma  allo scopo di 
portare nel cuore il nuovo nomen christianum». 

 Mazzarino individua in questo periodo storico un elemento precipuo di 
tutta la storia dell’impero romano la presenza di paradossi  e ne 
sintetizza la caratteristica principale nel fatto che l’impero è «di forma 
tradizionalista ma  di sostanza rivoluzionaria». Nell’opposizione 
tra tradizione (adesione al mos maiorum) e rivoluzione (Adesione 
alla dottrina cristiana) è possibile spiegare la dinamica che ha 
contraddistinto  il rapporto tra lo stato romano e il cristianesimo 
ed il contrasto tra due orientamenti culturali (pagano e cristiano) 
che partono da presupposti teorici antitetici.  

 Clemente: La conoscenza è il fine ultimo e compimento dell’uomo, ma la 
fede è condizione della conoscenza. Fede e conoscenza non 
possono sussistere l’una senza l’altra. Il cristianesimo è considerato 
come l’educazione progressiva del genere umano e Dio ne  è il pedagogo. 

 



L’elaborazione 
dottrinale del 
cristianesimo   
del II sec d.C. 

Apologia Occidentale: 

 Tertulliano (Cartagine 
160 d.C.) 

Minucio Felice(Cartagine 
160 d.C.), Octavius  

 

 Tertulliano rivendica l’originalità della 
rivelazione cristiana nei confronti della 
sapienza pagana. Condanna la filosofia 
dalla quale secondo lui nascono tutte le 
eresie. Nei trattati di apologetica, contesta le 
accuse mosse contro i Cristiani e mette in 
evidenza quelli che lui ritiene essere gli 
elementi contradditori dell’uso che i Romani 
fanno delle loro stesse leggi. 

 Attacca i Romani proprio sulle attività 
di culto e li accusa di negare ai Cristiani 
di poter praticare il proprio, sostenendo 
che i Romani stessi non si accorgono che il 
loro  Dio è il Dio  dei Cristiani cui tutti 
appartengono. 

 Attivo nel combattere le eresie nella prima 
fase della sua vita e diede un contributo alla 
teoria  del dogma della Trinità. 

 Minucio Felice presenta  il cristianesimo  
come un monoteismo, caratterizzato 
attraverso la sua morale pratica. 
 
 

 



Pensiero pagano  Pensiero cristiano 

  Uso delle proprie categorie 
mentali, frutto della formazione 
culturale,  nel rapportarsi al 
Cristianesimo. 
 

  «Differenza fra convinzione 
ragionata – logismos-  e –pistis 
- fede cieca. 

 Credere senza poter esser in grado di 
dar ragione della loro credenza. 

 Assoluta fiducia dei Cristiani 
nelle affermazioni non provate, 
la loro prontezza a morire per 
l’indimostrabile»(Dodds). 

 Difesa dalle accuse 
 Apologia orientale: Uso della 

filosofia per diffondere il 
cristianesimo 

  Apologia occidentale:  
 Tertulliano 
 - Rivendicazione  dell’originalità 

della rivelazione cristiana nei 
confronti della sapienza pagana. 

 - Attacca i  Romani e li contesta 
sul piano giuridico  in relazione 
alla loro legislazione, mentre 
riguardo alle  loro  attività di 
culto, li   accusa  di negare ai 
Cristiani di poter praticare il 
proprio. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Confronto tra paideia classica e dottrina cristiana nel II sec d.C. 

 



La visione 
pagana dei 
Cristiani nel 
III sec. d.C. 

Porfirio e la critica ai 
Vangeli 

Formazione 
neoplatonica, (Tiro 
234-305 d.C.) 

 

 Porfirio, discepolo di Plotino, trae 
dalla sua dottrina motivi per 
difendere la religione pagana 

 Effettua un’esegesi accurata dei 
Vangeli, e pone argomentazioni a 
sostegno della mancanza di 
veridicità degli stessi. 



L’elaborazione 
dottrinale del 
cristianesimo   
del III sec d.C. 

Costituzione della dottrina 
ecclesiastica in un organismo 
unico e coerente fondato su base 
logica. 

Cristianesimo si presenta come 
la filosofia autentica che assorbe 
e porta a verità il sapere antico 
(Bobbio). 

 

 Origene (185-284d.C.)  

Attività di esegesi dei testi 
biblici per mettere in luce 
la  giustificazione delle 
verità rivelate.   

 

 

 

   

 

 Origene: la provvidenza di Dio è diretta al bene degli uomini. 

 Dio è la vita assoluta. La provvidenza divina è diretta all’educazione degli 
uomini Infatti l’azione di Dio è  paragonata a quella di un pedagogo 
o di un medico che punisce  infligge mali e dolori per correggere o 
guarire(Contra Cel.VI,56). La formazione del mondo sensibile è spiegata 
con la caduta delle sostanze intellettuali che abitavano il mondo intellegibile 
formato da intelligenze incorporee. Tali intelligenze sono create e  soggette al 
mutamento e dotate di libero arbitrio. La loro caduta dal mondo intellegibile 
è spiegata da Origene con la pigrizia e il rifiuto allo sforzo che la pratica del 
bene esige. Dio aveva stabilito che il bene dipendesse dalla loro volontà e per 
questo le ha create libere. Trascurando il bene si sono avvicinate al male ed 
hanno provocato la loro caduta. La caduta è una atto libero di ribellione a 
Dio, le  intelligenze, una volta cadute, diventano anime. 

 Il mondo visibile non è altro che la caduta e la e degenerazione del mondo 
intellegibile e delle essenze razionali che lo abitano, l’uomo da sostanza 
razionale, intelligenza, diventa anima, suscettibile di bene e di male, la 
caduta dell’uomo è determinata dal suo allontanamento del bene mediante 
questo atto di volontà derivato dalla mancata pratica del bene. 

 



Ideale della 
libertas religionis 

nei sec. II. -III 

d.C. 

Ippolito 

Bardesane (15 4-222 
d.C.) 

Tertulliano 

Origene 

 Ippolito  sostiene che:» L’uomo è stato creato da Dio dotato di libertà e gli 
ha dato, attraverso i profeti e specialmente Mosè, la legge che deve 
guidare la sua volontà libera.»(Philosophoumena, X,33); 

 Bardesane, siriano  di formazione pagana si convertì al Cristianesimo 
mantenendo adesione ad alcuni aspetti dell’astrolatria ed elaborò una concezione 
dualistica  che secondo molti studiosi è la premessa al Manicheismo. 

 Tertulliano, nella lettera al prefetto Scapula(II,2) afferma:»E di diritto umano 
e della libertà naturale di ciascuno adorare chi vuole…COSTRINGERE 
ALLA RELIGIONE NON È UN ATTO RELIGIOSO, perché la religione 
deve essere accettata spontaneamente, non con la forza». Nell’ 
Apologeticum, XXIV, 6:» Ciascuno adori pure chi vuole: adori Dio o Giove…Non 
vi pare che sia una irreligiosità togliere la libertà religiosa e proibire la 
libera scelta della divinità, impedendomi di venerare chi voglio e 
costringendomi ad adorare chi non voglio?... In verità il nostro Dio è 
Dio di tutti e a lui ,volenti o nolenti tutti apparteniamo» 

 Origene per il quale la libertà è la dote fondamentale dell’uomo, capace di 
agire in virtù di ragione e di scegliere, atto di libertà è la redenzione e il ritorno a 
Dio. Azione educatrice del Cristianesimo  che conduce gradualmente 
l’uomo alla vita spirituale. 

  Egli, nell’opera Contro Celso, afferma chiaramente l’indipendenza dei 
cristiani davanti alla legge civile: «Quando la legge scritta  non è in 
contrasto con quella di Dio conviene che i cittadini la osservino e la 
antepongano alle leggi straniere, ma quando la legge di natura, cioè la 
legge di Dio, ordina cose contrarie alla legge scritta, la ragione ti 
consiglia di lasciare di buon grado le leggi scritte e la volontà dei legislatori ed 
ubbidire unicamente alla legge di Dio, di regolare la tua vita secondo i 
suoi insegnamenti anche se questo costa fatica, morte e disonore 
»(Contro Celso,V,37). 

 



Ideale della 
libertas religionis 

nei sec. II. -III 

d.C. 

Lattanzio (260-326 d.C.) 

RELIGIONE È LA SOLA COSA 
IN CUI LA LIBERTÀ  HA 
POSTO LA SUA  SEDE: 

 Lattanzio, De mortibus persecutorum XII, 1-5 conoscenza e venerazione di 
Dio sono l’obiettivo più importante della vita dell’uomo. L’opera dedicata 
ai Cristiani e Pagani futuri. Polemizza contro tutte le oppressioni 
e chiede la libertà religiosa per tutti al potere civile: una libertà di 
coscienza in uno Stato tollerante. La religione di CRISTO VIENE 
PRESENTATO COME IL SOLO CULTO DEL VERO DIO( antropologia 
fondata sul senso del sacro secondo FREDOUILLE):UOMO =ESSERE 
RELIGIOSO CHIAMATO A SUPERARE LO STATO ERECTUS PER 
GIUNGERE ALLA CONTEMPLAZIONE DEL DIVINO 

 Epitome Divinarum Institutionum, 49,1-3:» Sed quis audiet cum homines 
furiosi et impotentes minui dominationem suam putent, si sit aliquid in 
rebus humanis  liberum?» 

 

 

 

 Epitome Divinarum Institutionum,54:» Atquin religio sola esta, in qua 
libertas domicilium collocavit: RELIGIONE È LA SOLA COSA IN CUI 
LA LIBERTÀ HA POSTO LA SUA SEDE: INFATTI È COSA 
VOLONTARIA PER ECCELLENZA E A NESSUNO SI PUÒ 
IMPORRE LA NECESSITÀ DI VENERARE QUEL CHE NON 
VUOLE;UNO FORSE PUÒ SIMULARE, NON VOLERE. 

 Divinarum Institutionum,V,19 :« La Religione  va difesa infatti non 
uccidendo ma morendo, non con la crudeltà ma con la sofferenza, non con 
il crimine ma con la fedeltà…Nulla infatti è tanto volontario quanto la 
religione» 



Intransigenza cristiana 
 Apertura nel rispetto del 
mos maiorum 

Libertas 
cristiana 
• La libertà  è  

nell’adesione al  
principio di fede e 
nell’essere 
immagine di Dio 
ed avere lui come 
modello 
 
 

Libertas 

cristiana 

 Bardesane: L’uomo immagine di 
Dio, libero  nelle sue azioni e in  

virtù di questo sarà giudicato per 
ciò  che  riguarda lo spirito 

l’uomo  fa  ciò che desidera in 
quanto è libero, padrone di se 

stesso,  immagine e  di  Dio 
 

Tertulliano: accusa i Romani di non 
consentire libertà di culto ai Cristiani 

Origene :Indipendenza dei 
Cristiani davanti alla legge 

civile 
 

LATTANZIO:LI
BERTÀ HA LA 

SUA SEDE 
SOLO NELLA 
RELIGIONE 

Ideale della libertas religionis 

Libertas pagana 

•Consentire il culto delle 
altre religiones, 
mantenendo l’adesione 
alla tradizione dello stato 
romano 

 

Libertas  pagana 



Le persecuzioni 
del III sec. d.C.   

 Nonostante il periodo della dinastia dei Severi sia caratterizzato dal tentativo di assorbire le 

religioni  (sincretismo religioso) in particolare quelle orientali ( Culto di Iside e  di Serapide 

-presente nelle monete di Caracalla del 212 d.C.- di Cibele, di Mitra,  Con Elagabalo e 

Severo Alessandro culto del Dio) si assistette ugualmente  alla rilevante espansione del 

Cristianesimo. 

 E’ attestato un intervento di Settimio Severo nel 202 d.C. volto a vietare il proselitismo 

giudaico(l’H.A .attesta la promulgazione di un editto. Storici non concordi unanimemente a 

riguardo) Gli Atti dei Martiri attestano azioni giudiziarie di singoli funzionari contro i 

Cristiani 

  235-260 d.C.: crisi militare(attacco nemico alle frontiere dell’impero I Germani a Nord-sul 

Reno e sul Danubio, I Persiani a Est); politica: guerra civile tra i Romani, assenza di una 

dinastia imperiale, ruolo dell’esercito nella scelta degli imperatori) crisi economica e 

sociale- i poveri si impoveriscono  ulteriormente a causa delle invasioni e della pressione 

fiscale, crisi morale (convinzione che sia venuta  meno la protezione degli dei) 

 Dopo la fine della dinastia dei Severi sono attestate: 

   Persecuzione di Decio nel 249 d.C. - Acta martyrum - Decio ordinò che 
fosse effettuato un sacrificio generale agli dei dello Stato. Alcuni cristiani spaventati 
acconsentirono  di eseguire le accettazioni di fede loro imposte (la concessione di un 
libellum certificato di adempimento dei sacrifici). 

 Persecuzione di Valeriano 257-258 d.C. 

 257 d.C. proibì il culto cristiano e ordinò ai membri della gerarchia di sacrificare agli dei 

258d.C. fece giustiziare  i dignitari ribelli e privò i ricchi cristiani dei loro beni 

 260-284 reazione dello stato romano alla crisi Gallieno 260 promulgò un  editto di 

Tolleranza 

 AURELIANO (270-275 d.C.) FAUTORE DI UN TENTATIVO DI RICOSTRUIRE 

L’UNITÀ MORALE DELL’IMPERO INTORNOAL CULTO DEL DI OSOLE 

 Gli imperatori successivi IMPERATORI ILLIRICI (Tacito Probo, Caro, Carino, 

Numeriano 275-284d.C.)dovettero fronteggiare le invasioni dei Goti in Asia e dei Franchi in 

Gallia, Sarmati e dei Persiani. 


