
 

Pedagogia interculturale 
Dott.ssa Rosa Sgambelluri 

 
A.A. 2020/2021 

Università Mediterranea degli Studi di Reggio Calabria 
Dipartimento di Giurisprudenza, Economia e Scienze Umane 



 
Programma 
del corso… 

 
 

•Nuove sfide educative: risposte pedagogiche e cambiamenti. 
•Epistemologia e sviluppo della pedagogia interculturale: documenti europei, 
legislazione e regolamenti scolastici. 
•Competenze interculturali: Comunicazione, mediazione e gestione dei conflitti e 
delle emozioni. 
•Interventi pedagogici interculturali: pedagogia interculturale in famiglia, a scuola, 
nei media e nella società. 
•Didattica interculturale e accoglienza 
•Partecipazione e dialogo interculturale 
•Mediazione interculturale 
•Inclusione e didattica interculturale 
•Tutoring ed aspetti interculturali 
•Cooperative learning e didattica interculturale 
•Apprendimento esperienziale e cultura delle differenze 
•Scuola e buone pratiche di didattica interculturale 
•Ambienti culturali e didattica interculturale 
 



Globalizzazione e pedagogia 
interculturale 

La globalizzazione rende il mondo complesso e interdipendente 

McLuhan (1964) Villaggio globale 

“…L’accelerazione dell’era elettronica è per l’uomo occidentale… 
un’implosione improvvisa e una fusione tra spazio e funzioni. La 
nostra civiltà… vede improvvisamente e spontaneamente tutti i 
suoi meccanizzati riorganizzarsi in un tutto organico. È questo il 
nuovo mondo del villaggio globale…” 



McLuhan vuole, quindi, indicare come con l’evoluzione dei mezzi 
di comunicazione, il mondo sia diventato più piccolo e abbia 
assunto di conseguenza i comportamenti tipici di un villaggio. 
Le distanze in questo modo si riducono ed il mondo stesso tende 
a smarrire  il suo carattere di infinita grandezza per assumere 
quello di un villaggio. 



I processi di globalizzazione 
presentano numerose 
opportunità.  
Un aspetto significativo 
riguarda tra l’altro 
l’arricchimento culturale.  
Grazie alla mobilità  e alla 
facilità di incontro tutti 
possiamo fruire delle 
conoscenze sviluppate e 
apprendere nuove strategie di 
coping cioè modalità 
comportamentali adeguate 
alla soluzione di problemi. 



La globalizzazione investe in modo travolgente la 
dimensione più intima dell’esperienza personale. 

Tutto questa comporta anche dei rischi come: precarietà 
lavorativa, insicurezza professionale e di conseguenza diminuzione 
dell’autostima. 

“Si assiste – quindi- allo sviluppo di essere umani sempre 
più ripiegati su se stessi che in assenza d punti di 
riferimento stabili, pongono come guida di condotta 
l’unilaterale ricerca del piacere immediato e della libertà 
individuale, intesa come libero arbitrio a scapito della 
vita sociale e di gruppo” (Portera, 2013). 



 
La globalizzazione ha prodotto anche profonde crisi  
come la crisi sul piano economico-finanziario. 
 
La globalizzazione nega anche purtroppo la territorializzazione di 

abilità e competenze. Infatti, oggi, in tutte le società 
multietniche e multietniche, una delle più grandi sfide 
è proprio quella di gestire le differenze. 



Neoliberalismo e postdemocrazia  
 

 

Dopo la seconda guerra mondiale furono fondate l’Onu per la 
promozione della pace e l’Unesco. Entrambe tendono a 
raggiungere specifici obiettivi mediante la cultura e l’educazione di 
tutti i cittadini. 

Alla base di queste iniziative c’era la consapevolezza che 
alterità non può essere né eliminata, né assimilata, anzi, è 
necessario intraprendere le vie dell’incontro e della 
convinzione pacifica nella ricerca di regole e limiti condivisi. 



 
 

 

Questo periodo post-bellico è stato soppiantato dall’età del 
consumo. 
Dalla fase del bisogno I Need si passa alla fase della pretesa I want 
provocando uno stravolgimento nei sistemi valoriali che persiste 
ancora oggi. 

Oggi, nei paesi industrializzati si vive una fase che è riconosciuta con 
il nome di fase del Neoliberalismo che non ha fatto altro che 
potenziare le egemonie, esaltando il capitalismo senza regole e 
senza limiti. 
Questa  forte onda neoliberale ha manipolato le strutture sociali e  
ha molto influenzato  la scuola. 



Società multiculturali  
 

 

Una delle maggiori sfide del nuovo millennio è rappresentata dalla 
crescita dei fenomeni migratori e dall’avvento di società sempre 
più complesse e multiculturali. 
Le continue migrazioni hanno ingenerato profondi cambiamenti su 
diversi piani. 

Bertman (1998) 

La vita nelle società 
occidentali è condizionata 

da fretta, mancanza di 
tempo, ed esaltazione 

unilaterale del presente. 



 
 

 

Uno dei maggiori piani maggiormente toccati dalla crisi causata 
dalla globalizzazione è quello CULTURALE. 

Ma cosa si intende 
per CULTURA 

La cultura è tutto ciò che permette ad un gruppo di riconoscersi 
tracciando dei limiti fra sé e gli altri, stabilendo uno specifico 
ordine.  

All’interno di un gruppo culturale si costruiscono scale di 
valori, leggi, regole da rispettare, obiettivi da 
raggiungere. 



 
 

 

Nell’era culturale non è affatto difficile scorgere una 
profonda crisi culturale specie nei paesi industrializzati 
dove il mondo è sempre più concepito come il luogo 
dell’instabilità, dell’incertezza, dell’ imprevedibilità. 



 
 

 
LIQUIDITÀ  - Ma cosa si intende per essa? 

Capacità di muoversi rapidamente e senza preavviso, di non legarsi 
in modo stabile ad un Paese , a una famiglia, a un partner e ancor 
meno ad un lavoro (Bauman, 2000). 

Società liquida 
Forti cambiamenti 
Spazio-temporali 



 
 

 

Oggi, sia le collocazioni sociali, sia i luoghi spaziali dell’identità si 
fluidificano rapidamente, quindi, il problema non consiste più 
nella conquista di identità personali stabili (Erikson, 1974), bensì 
nel saper scegliere bene, optando per la strada meno rischiosa o in 
un cambiamento di direzione. 

Le identità più sane non sono affatto quelle stabili in 
termini di rigidità ma quelle ben radicate culturalmente 
e aperte al confronto e al dialogo con l’alterità. 



 
 

 

La scuola agisce in maniera impreparata alla sfida della 
globalizzazione e alla modernità. Rispetto allo specifico mondo 
della scuola, emerge il problema dell’ analfabetismo, soprattutto 
nei paesi più poveri . 
Gli studi fatti dall’OCSE, conosciuti con l’acronimo Pisa 
(Programme for International Student Assessment) mostrano, 
infatti, come le nuove generazioni dei Paesi Industrializzati 
perdano rapidamente soprattutto le competenze del leggere e 
dello scrivere. 
Per quanto riguarda, invece, gli insegnanti, la presenza di alunni 
immigrati genera spesso insicurezze e ansie. 



 
 

 Peraltro, i saperi si rilevano sempre più provvisori e le 
competenze rischiano di diventare ostacoli 



 
 

 Il problema delle 
scienze umane 

Tutte le scienze umane sempre essere state screditate dal 
processo di globalizzazione e la pedagogia, come scienza 
dell’educazione, sembra essere colpita in modo più duro.  



 
 

 
RISPOSTE 

PEDAGOGICHE 

Si parte, quindi, da un interrogativo: Come superare 
le diverse crisi? 
 
 
Portera dal canto suo ci fornisce la soluzione affermando che per 
uscire dalla crisi di valori, di governabilità e di orientamento della 
società post-moderna, nel tempo delle globalizzazioni, è 
fondamentale INVESTIRE NELLA CULTURA, nell’educazione e nella 
PEDAGOGIA. 



 
 

 

Per gestire, infatti, meglio i cambiamenti e le sfide della 
globalizzazione e dell’avvento della società muticulturale, è 
importante ricominciare dall’educazione. 



 
 

 

Sin dalle sue origini la pedagogia si è sempre caratterizzata quale 
disciplina che pone al suo centro la riflessione dell’ atto educativo. 
La pedagogia però non mira solo a conoscere il processo 
educativo, ma anche ad agire su esso, essa si pone, pertanto, il 
problema dello statuto del sapere pedagogico, quindi, si pone il 
problema della questione dell’epistemologia. 

Ma qual è il ruolo 
della pedagogia? 



 
 

 

La pedagogia integra inoltre le scienze che studiano l’educazione e 
la realtà educativa stessa ponendosi, quindi, aldilà delle scienze 
empiriche. 

D’altronde la pedagogia italiana contemporanea individua 3 
momenti imprescindibili: 
 
 antropologia pedagogica: che indaga su chi è l’uomo; 
 teleologia pedagogica: che indaga su chi deve essere l’uomo; 
 metodologia pedagogica:  che indaga sul metodo, quindi, sulla 
strada da percorrere. 

 
Una pedagogia intesa in questo modo è imprescindibile in una 
società complessa. Aderendo, altresì, a diverse visioni, sarebbe 
oltretutto più corretto parlare di PEDAGOGIE. 

 



 
 

 

La parola straniero continua ad essere associato a qualcosa di negativo e 
minaccioso. Si parla , infatti, di: 
 
-Eliminazione:lo straniero è concepito come minaccia per la propria identità e per la 
propria vita; 
 

-Assimilazione: lo straniero è concepito come primitivo, arretrato, ignorante, selvaggio e 
si cerca di assorbirlo nella propria cultura facendo si che assuma, lingua, religione, usi e 
costumi della società dominante; 
 

- Segregazione: lo straniero può vivere come ritiene opportuno ma solo se rimane tra i 
suoi simili e non cerca di entrare in contatto con gli altri; 
 

- Fusione: melting pot (USA) – si cerca di fondere le differenze culturali con lo scopo di 
ricavarne un’unica cultura da trasmettere a tutti gli abitanti. Si giunge in questo modo 
alla strategia dell’insalatiera, dove ognuno mantiene le proprie caratteristiche, 
autosegregandosi. 

La pedagogia 
intercuturale 



 
 

 

-Universalismo: l’accento non è più posto sulle differenze culturali, bensì sugli 
elementi comuni; 
 

-Multiculturalismo: modello ispirato all’ONU e all’UNESCO, persone di cultura, 
etnia e religione diversa sono chiamate a convivere nell’uguaglianza e  nel 
rispetto delle reciproche diversità e delle leggi comuni; 
 

- Integrazione: monistica, quando la cultura più forte assimila quella più 
deboli, dualistica o pluralistica, quando  2 o più gruppi di persone diverse 
convivono fianco a fianco, interazionistica, quando persone appartenenti a 
gruppi etnici e culturali diversi cercano di convivere in modo pacifico ed 
interagiscono attraverso scambi di idee, norme, valori. 
 



 
 

 Poiché l’educazione è una dimensione imprescindibile dell’esistenza 
umana, in ambito pedagogico occorre riflettere seriamente sui 
cambiamenti da attuare, restando consapevoli del fatto che a scuola, 
in famiglia e nella società democratica e  civile, non POSSONO 
ESSERE più offerti modelli nazionalisti . 
La risposta pedagogica sembra essere contenuta nel modello di 
pedagogia interculturale che rappresenta una autentica 
RIVOLUZIONE PEDAGOGICA. 



 
 

 
Epistemologia  e 

sviluppo della  
pedagogia intercuturale 

La nascita dell’epistemologia multiculturale si colloca tra 
le due guerre mondiali. 
 
Secondo la letteratura scientifica europea, il modello 
interculturale sorge proprio nell’ambito della riflessione 
pedagogica: tra i pioneri abbiamo Porcher, Pretceille, 
Debyser. 
 



Porcher formula le prime ipotesi sull’approccio interculturale 
arrivando ad elaborare un programma sulla formazione degli 
insegnanti incaricati dell’insegnamento ai figli dei migranti, 
giungendo a concepire l’educazione come aperta a tutti: 
l’apertura dell’altro diventa un elemento essenziale di ogni 
pratica pedagogica. 
 



In questo modo, la prospettiva interculturale implica il 
coinvolgimento di tutti gli insegnanti di uno specifico 
sistema scolastico. 
 



 
 

 

 
Pretceille, ritiene che l’intercultura debba essere costruita attorno 
a tre prospettive chiave o assi: 
 
- Asse soggettività-intersoggettività: Pretceille ribadisce che la 
caratteristica essenziale di ogni cultura è il movimento. Egli 
elabora un concetto di cultura in cui da un lato, sono le persone e 
non le culture che interagiscono con altre persone e, dall’altro lato, 
è, invece, previsto un processo di oggettivazione in conseguenza 
del quale le culture così oggettivate esercitano un influsso sulle 
singole persone. 
  

Epistemologia della 
pedagogia 

interculturale 



 
 

 

 
-identità-alterità, quindi, io-altro. Si considera l’importanza 
dell’altro non in opposizione, ma nell’interferenza con l’io. 
L’identità, pertanto, assume un carattere dinamico e plurale; è 
legata alla persona, al sociale e alla dimensione temporale. 
 

- differenza-universalità: l’identità rinvia alla problematica della 
differenza (intesa come riflessione sulla diversità delle culture). Per 
l’autrice, in sostanza, la differenza è percepita come minaccia e 
suscita reazioni di difesa. MA le differenze percepite… non 
coincidono con le differenze obiettive. 
 
  



 
 

 

La parola interculturale è usata nel linguaggio quotidiano soprattutto 
nei media, nel settore economico, dove si parla di competenza 
interculturale e anche nelle scienze vicine alla pedagogia. 

Aspetti semantici 



 
 

 

Da un’attenta analisi comparativa in diversi Paesi del 
mondo, l’intercultura  in ambito educativo ha un valore ed 
un significato differente. 
Spesso il termine interculturale si confonde con quello di 
multiculturale, così come si pensa che i due termini siano 
sinonimi. 
In merito a ciò, diversi pedagogisti italiani (Demetrio, 
Portera, Secco) denunciano già da tempo che la pedagogia 
interculturale manca di una chiara definizione 
epistemologica. Inoltre, è, altresì, complesso identificarne 
le specificità rispetto alla pedagogia generale. 



 
 

 
 
 
 
 
 
Occorre, quindi, operare una chiarificazione semantica del concetto 
di educazione interculturale, differenziandolo da transculturale e 
multiculturale. 
a) Il concetto di transculturale rimanda a qualcosa che attraversa la 
cultura, qualcosa di comune fra tutti gli esseri umani.  
Quindi, la pedagogia transculturale si riferisce ad una riflessione 
sull’educativo che trascende la particolarità e la specificità delle 
singole culture. 
Sul piano pedagogico, pertanto, l’approccio transculturale permette 
di analizzare tutto ciò che appartiene alla specie umana. 



 
 

 

 
b) Il termine pedagogia multiculturale o pluriculturale oggi è molto 
usato ed applicato in didattica. 
La pluricultura rimanda all’effettiva esistenza di etnie e culture 
differenti e include il concetto di autonomia culturale.  
Nell’ambito di tale modello si studiano soprattutto le differenze negli 
usi, costumi, lingue, tradizioni. Tutte le informazioni raccolte 
contribuiscono a individuare le disuguaglianze fra le varie culture e a 
rispettare l’identità culturale  altrui. 
Nonostante i suoi pregi con questo modello si corre il rischio di 
limitare l’intervento educativo a presentazioni folcloristiche. 



 
 

 

 
c) l’approccio della pedagogia interculturale rappresenta, invece, una 
vera e propria rivoluzione copernicana. I concetti di identità e cultura 
non sono più intesi come statici ma dinamici, in continua evoluzione; 
l’alterità, l’emigrazione, la vita in una società complessa, non sono più 
visti come rischi di disagio, ma come opportunità di arricchimento e 
di crescita personale e collettiva. 
 
La pedagogia interculturale, quindi, rifiuta la staticità e la 
gerarchizzazione delle culture basandosi sulla possibilità di un dialogo 
e di un confronto paritetico. 
 
La pedagogia interculturale si configura come pedagogia dell’essere 
dove al centro  è posto l’essere umano nella sua interezza a 
prescindere dalla sua cultura di appartenenza: UNA NUOVA FORMA 
MENTIS! 



 
 

 Situazione 
europea 

In Francia l’immigrazione è legata al passato coloniale. Negli anni 70’ 
in questo paese l’intercultura rappresentava uno strumento didattico 
per favorire la comprensione della cultura francese.  
Tra i pioneri della pedagogia interculturale troviamo Porcher (posci) 
che ha redatto un programma concernente la formazione dei maestri 
incaricati dell’insegnamento dei figli dei migranti 
 



 
 

 

In Inghilterra, invece, agli inizi degli anni 70’ si svilupparono i primi 
curricoli multiculturali.  
Negli anni 80’ l’attenzione fu rivolta alla sensibilizzaizone contro il 
razzismo e all’educazione anti razzista e con l’Education Reform Act 
del 1988 si assisterà, invece, ad un restringimento dei temi 
multiculturali. 
Attualmente solo pochi studiosi ribadiscono la necessità di usare 
nelle scuole progetti metodologici-didattici di tipo non più multi-
pluri, ma interculturali. 
 



 
 

 

In Olanda, in una prima fase gli insegnanti hanno cercato di risolvere i 
problemi che scaturivano dalla presenza di bambini stranieri mediante 
soluzioni intraprese individualmente. 
Nella seconda fase, invece, le differenze culturali sono state considerate 
come deficit e si è cercato di eliminarle. Solo negli anni 80’ è subentrato un 
approccio inizialmente multiculturale e più recentemente è stato adottato 
l‘orientamento interculturale, in cui la presenza di bambini stranieri è 
considerata un arricchimento. 

In Svizzera, per molti anni l politica è stata di tipo assimilatorio. Solo agli inizi 
degli anni 90’, l’educazione interculturale è stata inserita nei programmi 
scolastici della scuola elementare e media. 



 
 

 

In Germania, in una prima fase, i concetti di educazione e di pedagogia 
interculturale si sono sviluppati in seguito al fenomeno dell’immigrazione da 
parte di cittadini stranieri, nella seconda metà degli anni 50’.  
Alla fine degli anni 70’ alla pedagogia interculturale per stranieri rilevatasi 
assimilatoria, è subentrata la seconda fase. 
Agli inizi degli anni 80’ è subentrata la terza fase, definita dell’educazione 
interculturale nella quale le culture sono state considerate come dinamiche in 
continua evoluzione. L’accento è stato, quindi, posto sul dialogo e sul confronto. 
Anche la pedagogia del terzo millennio ha cercato di includere  sempre più 
l’educazione interculturale come elemento costitutivo, cercando di superare la 
visione UNIVERSALISTICA di cultura. 



 
 

 

Una nuova prospettiva che nasce in Germania verso la seconda metà degli anni 
80’ riguarda proprio la possibilità di specializzazione e formazione in educazione 
interculturale, inserendo, tale disciplina nei normali curricoli di formazione degli 
insegnanti e degli educatori. 

Nuove 
prospettive 



 
 

 

L’Italia ha introdotto direttamente il concetto di pedagogia 
interculturale, Le forme di intervento interculturale italiane sono 
state tra le più elevate in ambito europeo non solo nella letteratura 
scientifica, ma anche all’interno dei programmi  scolastici e dei 
documenti ministeriali. 

Pedagogia 
interculturale in 

Italia 



 
 

 

Il sistema scolastico italiano è fra i pochi al mondo ad avere un 
carattere inclusivo. A tutt’oggi nelle leggi scolastiche italiane si 
avverte una certa sensibilità per la pedagogia interculturale. 
Basti pensare gli Orientamenti del 91’, i Programmi della scuola 
elementare dell’ 85’, i programmi per la scuola media del 79’, i 
programmi sperimentali per la scuola secondaria superiore, le leggi di 
Riforma universitaria (1990;1997;1998;1999;2000;2005; 2007; 2010) 

Regolamenti  
scolastici 



 
 

 

Negli Orientamenti del 91’ viene dichiarato quanto segue: “spetta 
all’educazione alla multiculturalità, la conoscenza, il riconoscimento e 
la valorizzazione delle diversità”. 
 
Nei Programmi dell’ 85’ viene dichiarato quanto segue : “la scuola 
deve operare perché il fanciullo abbia basilare consapevolezza delle 
varie forme di diversità o emarginazione allo scopo di prevenire e 
contrastare la formazione di stereotipi e pregiudizi nei confronti di 
persone di altra cultura”. 
 
Nei Programmi didattici per la scuola media del 79’ viene dichiarato 
che la scuola favorisce anche la formazione del cittadino dell’Europa. 
Si ha quindi una visione unilaterale dei problemi avvicinandosi 
all’intuizione di valori comuni agli uomini pur nella diversità della 
civiltà, delle culture, delle strutture politiche. 



 
 

 

Le leggi di Riforma Universitaria prevedono la presenza della 
pedagogia interculturale in molti corsi di laurea come Scienze della 
Formazione Primaria e nella formazione degli insegnanti. 



 
 

 

Il concetto di educazione interculturale è sempre più oggetto di critiche e 
proposte di revisione. 
Le più significative osservazioni sono: 
-  poca chiarezza dei concetti usati; 
- realizzazione di progetti prettamente multiculturali; 
 - iperidentificazione (xenofilia) con lo straniero, con il rischio di sostituzione; 
- impiego improprio dei concetti di etnia e di cultura; 
- interventi limitati ai casi di presenza di bambini stranieri. 
Permangono, inoltre, forti lacune sul piano della ricerca scientifica che ancora 
impediscono alla pedagogia interculturale di far parte della forma mentis 
comune. 

Limiti della pedagogia 
interculturale 



 
 

 

Le istituzioni scolastiche rimangono 
selettive e classiste! 

INOLTRE… 



 
 

 

La comunicazione interpersonale esige competenze specifiche che 
siano culturalmente radicate. Essa avviene mediante un codice 
condiviso, uno specifico linguaggio  (inteso come l’insieme di segni 
comuni all’interno di una specifica area culturale) dando forma 
all’espressività 

Comunicazione, 
mediazione e gestione 

dei conflitti 



 
 

 

Come afferma Watzlawick i significati di segni e suoni del linguaggio 
sono convenzionali ed il legame tra loro rappresenta il frutto di una 
convenzione linguistica che affonda le radici nella storia socio 
culturale della comunicazione umana 



 
 

 

Quindi, secondo lo psicologo austriaco, la comunicazione esercita un 
ruolo fondamentale nelle nostre vite e nell’ordine sociale, anche se 
ne siamo poco coscienti. 
Ciò che è certo è che, senza la comunicazione, l’uomo non avrebbe 
potuto avanzare né evolversi fino a diventare quello che è oggi. 



 
 

 

Watzlawick ha sviluppato la teoria della comunicazione umana, 
pietra miliare per la terapia familiare.  
In quest’ultima, la comunicazione non si applica come un processo 
interno che sorge dal soggetto, ma come il frutto di uno scambio di 
informazioni che ha origine in una relazione. 
Se prendiamo in considerazione questa prospettiva, non è 
importante tanto il modo di comunicare tra di noi bensì come 
comunichiamo nel momento presente e la maniera in cui ci 
influenziamo l’un l’altro. 



 
 

 Alla comunicazione verbale 
interpersonale si aggiunge anche la 
comunicazione non verbale (postura 
del corpo, sguardo, gesti) e la 
comunicazione paraverbale (tono 
della voce, pause, silenzi)  che 
solitamente ubbidiscono in modo più 
forte ai parametri di natura culturale. 
 
 
Il non verbale ed il paraverbale sono 
molto più legati alle esperienze 
pregresse e alla cultura di 
provenienza delle persone e possono 
prestarsi, altresì, a interpretazioni 
non esatte. 



Competenze interculturali 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Competenza: rappresenta la comprovata  capacità di usare conoscenze, 

abilità e capacità personali, sociali e/o metodologiche in situazioni di 

studio  o lavoro e nello sviluppo professionale e/o personale.  

Le competenze sono descritte in termini di responsabilità e autonomia.  

 

Conoscenze: il risultato dell’assimilazione di informazioni attraverso 

l’apprendimento. Insieme –quindi- di principi, teorie e pratiche relative  

a un settore di studio o di lavoro. Sono teoriche e/o pratiche.  

 

Abilità: Capacità di usare un know-how per portare a termine compiti e 

risolvere problemi. Sono cognitive (uso del pensiero logico,intuitivo e 

creativo) e/o pratiche (abilità manuale e uso di materiali e strumenti). 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

In campo pedagogico la parola “competenza”ha sostituito dal 

1990 quello di qualificazione. 

Rispetto ai traguardi formativi, il concetto di competenza 

implica non solo singoli saperi e conoscenze, ma anche la 

capacità della loro applicazione a fronte di nuove situazioni, 

inoltre, si riferisce a concrete situazioni di vita. 
 

 



Comunicazione interculturale 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Rispetto alla comunicazione interculturale esistono moltissimi scritti e 

pubblicazioni. 

Il termine nasce dopo la seconda guerra mondiale. Si sviluppa 

esattamente ad opera del Dipartimento di Stato americano grazie 

al Foreign Service Institute al fine di preparare i diplomatici che non 

conoscevano la lingua e la cultura delle nazioni alle quali erano 

assegnati per il loro lavoro. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nel corso degli anni la comunicazione interculturale è stata 

riconosciuta come un ambito specifico fra gli studi sulla 

comunicazione e l’opera The Silent Language di Hall ne 

rappresenta il documento fondante. 

La comunicazione interculturale trova impiego anche nel 

settore dell’economia e solo recentemente nel settore 

educativo. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Categorie  di 
competenze 

culturali 

Quando entrano in gioco differenze culturali e 

diversi codici linguistici verbali e non verbali 

possono insorgere ulteriori incomprensioni e 

conflitti su più livelli. 
 



 

 

Pensiero e linguaggio 

Linguaggio non verbale 

Segnali e simboli 

La struttura ed il vocabolario di una lingua 
influiscono in maniera rilevante sulla modalità di 

pensiero e di percezione della realtà. 
Esempio: I popoli delle regioni artiche dell’Alaska 
usano tante parole per indicare la neve; gli Hopi 

(tribù di indiani d’America) usano un solo termine 
per  indicare un oggetto che vola. 

Esempio: Il sorriso in Europa significa essere 
d’accorso, in Giappone, invece, ascoltare sorridendo 
può significare che chi ascolta si limita a sorridere e a 

mantenere il silenzio per non offendere l’altro 

Esempio: Il bianco in Cina è segno di lutto mentre in 
Europa è usato dalla sposa come segno di purezza 



 

 

Modalità di 
espressione 

Esempio: I Latini non tollerano il silenzio 
e se a tavola o in macchina ci sono dieci 

secondi di silenzio incominciano a 
parlare anche di nulla. 

Gli scandinavi e i baltici, invece, 
apprezzano le pause e tendono a irritarsi 

del chiacchierio continuo e qualsiasi. 
Per il finlandese la pausa è un 
importante segno di rispetto. 



 

 

Scale di misurazione sulle competenze 
interculturali 

A. Fantini realizza le scale di misurazione circa le competenze 

interculturali. Egli considera tali competenze come “…un complesso di 

abilità atte a gestire, in maniera efficace (…) l’interazione con persone 

culturalmente e linguisticamente diverse…” (Fantini, 2007, p.9) 



 

 

Fra le competenze interculturali egli include: tre aree o domini che 

sono: la relazione, la comunicazione e la collaborazione; quattro 

dimensioni che sono: conoscenze, attitudini, abilità e consapevolezza; 

competenza nella lingua del paese ospite; livelli di sviluppo. 

Quindi dall’analisi che fa Fantini, nell’incontro interculturale risultano 

indispensabile le seguenti competenze: tolleranza, flessibilità, pazienza, senso 

dell’umorismo, capacità di apprezzare le differenze, empatia, curiosità, etc… 

 

 

 

 

 

P.S. In letteratura altri diversi autori hanno parlato delle dimensioni 

personali, culturali e sociali in relazione delle competenze interculturali 

(Portera, Spitzberg & Changnon 2009) etc…. 



Modelli di competenza interculturale 

Compositional models 

Co- orientational 
models 

Developmental models 

Individuano componenti ipotetiche della competenza, 
senza specificare quale sia la relazione intercorrente tra 
le stesse. Si tratta di modelli che presentano un elenco 

di caratteristiche ritenuti significative e rilevanti per 
realizzare un’interazione efficace in contesti 

multiculturali. Un esempio è il modello di Hamilton. 

 
Sono orientati  a concettualizzare il processo che 

conduce alla comprensione interculturale o alcune 
delle sue variabili  (come l’empatia). Riprendono 

aspetti di altri. Un esempio è il modello di Fantini. 
 

Attribuiscono un ruolo centrale alla dimensione 
temporale. Si tratta di un approccio che privilegia una 

visione evolutiva delle competenze interculturali. 

Un esempio è il modello di King e Gullahorn. 

Adaptational models 

Identificano un’interazione multipla nel processo ed 
enfatizzano l’interdipendenza dei molteplici soggetti 

coinvolti nell’interazione configurando un processo di 
adattamento reciproco.  

Un esempio è il modello di Kim. 



Casual process 

Riflettono le interrelazioni tra i diversi elementi 
costitutivi della competenza interculturale. 
Esistenza di un rapporto lineare tra i diversi 

elementi costitutivi della competenza 
interculturale 

Un esempio è il modello di Ting-Toomey, 
Deardoff. 



Scale di misurazione della competenza interculturale 

Michael Byram (1997) 

Ildiko Lazar et al (2008) 

 

Sviluppa un modello valutativo delle 
competenze interculturali. Utilizzabile 

anche nel settore scolastico. 
 

Sapere:  conoscenza del mondo legata alla 
memoria collettiva; saper fare: usare la 
lingua in modo funzionale e adattarsi 

all’ambiente sociale. Interagire, integrare 
lingua e cultura; saper essere: saper 
comprendere, saper accettare, saper 

interpretare 

Colleen Kelley and 
Judith Meyers (1992) 

Misura la resilienza emotiva in modo 
costruttivo e adeguato; la capacità di porsi 
con inventiva di fronte a stress emotivi;  il 
senso di identità personale; la fiducia nei 

propri valori e nelle credenze, etc… 



Olson e Kroeger (2001) 

 

Viene elaborato il concetto di global 
competency .   

La persona è quindi globalmente 
competente quando ha conoscenza di  

culture, lingue, problemi, scelte umane, 
apertura mentale, sensibilità percettiva, 
capacità di comunicazione interculturale, 

etc…. 



Mediazione interculturale e gestione dei conflitti e delle 
emozioni 

Molto spesso nelle società occidentali il conflitto è associato alla 

violenza e gestirlo bene equivale a subire l’aggressività o le idee altrui. 

Ma il conflitto ha anche aspetti positivi, infatti, secondo i fratelli 

Johnson la strategia migliore per gestire il conflitto è la negoziazione. 

Per attuarla è importante individuare i fatti che suscitano il conflitto ed 

essere disponibili a discutere per superarlo. 

Un altro modo efficace è la controversia, quindi, sviluppare tesi 

opposte su un argomento formando gruppi diversi, discutendo, 

scambiando le posizioni, etc… 



In ambito familiare è efficace il metodo del negoziato( Arielli, 

Scotto,1998). 

Scotto ne distingue due: negoziato distributivo (win-lose) dove la sconfitta 

di un parte costituisce la vittoria dell’altra; integrativo (win-win) dove 

vincono entrambi le parti. 

 

Ci sono anche altre strategie per gestire i conflitti come il 

cooperative learning e il coaching. 



Anche le emozioni rappresentano un enorme opportunità 

comunicativa sul piano interculturale. 

Tantissimi studiosi si sono occupati dello studio delle 

emozioni…. 

A scuola, in famiglia, nella società civile è necessario e urgente 

acquisire modalità atte a riconoscere emozioni e sentimenti e 

a gestirli in modo appropriato…! 



In Italia la famiglia – come afferma Donati- è molto ripiegata su se 

stessa. Questo implica il rischio dell’iperprotezione nei confronti dei figli 

che si sposano più tardi e procreano meno. 

Negli ultimi decenni si assiste alla nascita di nuove traiettorie di vita 

familiare e al diffondersi di nuove famiglie (Zanatta, 1997) che si 

riferiscono a modelli diversi dal tradizionale sistema familiare, basato 

sulla convivenza sotto lo stesso tetto di una coppia. 

Pedagogia 
interculturale in 

famiglia 



In tutti i Paesi industrializzati si registra una morfogenesi familiare, 

quindi, un calo ed un ritardo dei matrimoni, un aumento delle famiglie 

di fatto, dei divorzi, delle separazioni, una diminuzione delle nascite, un 

aumento di adozioni, etc…. 

INOLTRE…le famiglie miste presentano più rischi che opportunità: i 

genitori che si oppongono al matrimonio di una figlia con un cittadino 

straniero, specie se immigrato. 

Spesso il contatto coniugale con una persona culturalmente diversa 

produce insicurezza, ansia, paura, causando anche atteggiamenti di rifiuto, 

aggressivi, depressivi. 



Le crisi più forti tra i coniugi sono rappresentate dall’incapacità di 

dialogare sulle proprie aspettative, sui propri desideri, sulle esperienze 

personali, vissute, etc… 

 

MA, il matrimonio misto implica anche diversi aspetti positivi: 

raffronto con riferimenti culturali diversi, grande crescita e 

arricchimento di valori, regole, modalità di comportamentali.  

Inoltre, non lascia il tempo di annoiarsi, permette di conoscere 

culture e religioni diverse, facilita l’apprendimento di nuove 

lingue, etc…. 



Il matrimonio misto richiede però al singolo 

soggetto ulteriori sforzi sul piano del 

cambiamento del sé e in ciò è accentuata la sfida 

con rischi e opportunità, della capacità della 

crescita umana. 



Sul piano pedagogico implica la costruzione di una nuova o diversa 

genitorialità. 

La genitorialità adottiva richiede l’accettare come figlio proprio quel 

minore, senza però cancellare la sua storia e la diversità della sua origine 

(Rosnati, 1999). 

Al momento dell’adozione ai genitori viene chiesto soprattutto di 

saper accettare l’alterità, il passato del bambino, di sapersi prendere 

cura di lui, di porre, quindi, le basi per una sua identità personale e 

sociale. 

Adozione 
internazionale 



Sul piano educativo si tratta di un processo molto delicato e affinchè si 

compia il processo di filiazione adottiva è necessario che il figlio scelga di 

essere figlio di quei genitori (Rosnati, 1999). 

Oltre poi al legame con la famiglia affidataria, è importante curare il 

rapporto positivo con la famiglia di origine, al fine di evitare la 

formazione di nicchie educative o momenti di discredito dei legami 

pregressi. 

Adozione 
internazionale 



L’attuazione del progetto migratorio rappresenta un fattore 

destabilizzante per tutti i membri della famiglia (Portera, 2004).  

Il momento del distacco dal luogo di origine rappresenta 

sicuramente un momento di crisi importante.  



L’avvento della società multiculturale ha reso 

tutte le famiglie INTERCULTURALI.  



Per Ariès nell’ambiente domestico sono avvenuti profondi 

cambiamenti. Per esempio la famiglia del XV secolo era povera dal 

punto di vista affettivo, dell’intimità e della socializzazione; in 

quella del XVII sec. vi era un buon equilibrio tra famiglia, comunità 

e società; quella del XXI secolo si contraddistingue, invece, per il  

trasferimento delle sue funzioni educative ad altre istituzioni come 

la scuola. 

La risposta di questi cambiamenti è di carattere pedagogico! 



Senza la famiglia non potrebbero esistere, il singolo soggetto, la società, 

il genere umano. 

La sociologia conferisce alla famiglia un carattere primordiale 

(Donati, 1998) su diversi piani: per l’origine della società umana (la 

società nasce quando nasce la famiglia); per la sua costante riproduzione 

(la famiglia resta la matrice fondamentale del processo di civilizzazione); 

per la singola persona (in merito alla sua identità simbolica in quanto 

individuo e diverso da un animale). 



La famiglia è primordiale perché rappresenta la matrice del processo di 

civilizzazione (Zimmerman, 1971) in quanto è “…precondizione di 

ogni possibile acquisizione di civiltà, perché una società non può 

esistere se non dispone di una cultura che possa pensare e vivere 

in modo familiare ciò che sta oltre il suo orizzonte…” 

(Zimmerman, 1971, p.8). 



Rousseau considera per esempio la famiglia la prima e più santa 

istituzione umana; per Pestalozzi, invece, l’educazione che si sviluppa 

nel rapporto madre-figlio è la base di tutta l’educazione e la famiglia è 

il fondamento di ogni umanità. Essa rappresenta, altresì, 

un’educazione in serra, quindi, protegge da una serie di eventi esterni e 

permette al bambino di venire sa contatto anche con regole e limiti della 

vita. 

Lacroix vedeva la famiglia come luogo di difesa per l’umanità e 

Adorno sottolinea l’importanza della famiglia per l’educazione alla 

maturità, autonomia, pensiero divergente.  



Corretta 
educazione alla 
coscienza etnica 

(Delors, 1997) 

Solo dopo aver acquisito 
stabilità e piena consapevolezza 
delle proprie radici, il soggetto 

riuscirà a dialogare in modo 
proficuo con persone di lingua, 

cultura, religione e 
comportamenti diversi. 

Formazione  
interculturale 



Coleman (1990) 

Portera (2004) 

 

La famiglia va considerata come capitale 
sociale, laddove ogni membro è sensibile 

alla diversità dentro e fuori la famiglia. 
 

L’ ambiente domestico elimina pregiudizi. 
Nell’ambiente domestico può essere 
attuata un’efficace profilassi contro 

intolleranza, razzismo, etnocentrismo, 
xenofobia. 

La famiglia è un luogo privilegiato per 
l’educazione ai sentimenti utile per il 

confronto con l’altro, per un sano sviluppo 
e per l’esistenza delle società civili. 

Bettelheim (1987) 

I genitori devono aiutare il figlio a 
sviluppare fiducia in se stesso e nel mondo, 
in modo che possa essere soddisfatto di sé 

e della sua vita. 
Importante è il ruolo dell’ambiente 
domestico per un corretto sviluppo 

emotivo. 



Gardner (1987) 

Dusi (2007) 

 

I genitori devono incoraggiare nei figli la 
gioia e il coraggio di vivere, la fiducia nella 

vita, in se stessi, nel mondo esterno, 
stimolandoli ad esprimere tutti i 
sentimenti anche quelli negativi. 

 

Roveda (1995) 

Il clima assiologico respirato in famiglia può 
infondere gli ideali dell’uomo di pace 

trasmettendo il rispetto della vita, il senso 
della giustizia, il ruolo dell’amore, la forza 

del perdono 

Fondamentale in famiglia è la cura 
educativa intesa come prendersi cura 
(Mortari, 2002) che soprattutto in un 

contesto multiculturale assume significati e 
valori differenti in base alla fase evolutiva, 

all’età e alla cultura di provenienza 



In Pedagogia e soprattutto in un contesto 
multiculturale, occorre conoscere con chiarezza i 
fini che si vogliono perseguire e scegliere i mezzi 

appropriati. 
Per l’appagamento di specifici bisogni educativi la 

famiglia risulta essere il luogo più indicato nel 
quale si respira un clima protetto e di 
accettazione (Freud; Bowlby; Erikson). 



Particolarmente significativo nel contesto multiculturale è 
anche il bisogno di separazione che in famiglia non deve 

essere percepita come qualcosa di negativo ma come 
esigenza fondamentale di ogni persona. 



Il fanciullo necessita dell’esperienza di separazione dalla 
persona principale di riferimento in quanto solo in questo 
modo potrà affrontare serenamente la società arrivando 

alla piena consapevolezza di fare da sé, nella piena 
autonomia. 



Ovviamente grazie a questo sarà in  grado di elaborare in 
maniera positiva le successive separazioni e le perdite legate 
magari al lavoro, al matrimonio, alla  morte di persone care e 
ad eventuali altri cambiamenti geografici e culturali. 
È ovviamente importante l’appagamento del bisogno di 
empatia, quindi, la necessità del soggetto di essere in 
contatto con persone che riescano a comprendere i suoi 
bisogni, i suoi desideri. 



Occorre corrispondere al bisogno di congruenza (coerenza e 
fedeltà interiore) come armonia tra il proprio sé ed il mondo 
esterno. La congruenza consente di riconoscere il più 
possibile i propri sentimenti e le proprie sensazioni come 
parte integrante del proprio sé. 
Questo porterà anche a temere di più il conflitto con il 
mondo esterno soprattutto quando si provano idee diverse e 
non condivise dagli altri. 

… e nel contesto 

migratorio ? 



Sotto il profilo interculturale, in famiglia svolge sicuramente 
un ruolo fondamentale per l’appagamento di partecipazione 
attiva e di continuità del soggetto. 
La partecipazione attiva implica la possibilità di influire in 
modo attivo sul mondo esterno: il soggetto, quindi, rivestirà 
un ruolo dinamico all’interno di un gruppo, partecipando, 
altresì, in modo operoso alla vita sociale. 

Partecipazione 
attiva 



Alla luce di una pluralità delle famiglie e delle continue sfide 
culturali - come afferma Pati (2010) - i genitori non possono 
essere lasciati da soli, ma è necessario un percorso 
formativo. 
Portera parla di una patente del genitore, quindi, chi decide 
di mettere al mondo e/o educare un figlio deve essere in 
grado di coniugare libertà e responsabilità. 



In questo modo, il soggetto sarà in grado di rispondere delle 
proprie scelte e sarà anche capace di pensare con la propria 
testa, confrontandosi  con l’altro.  
Ma sarà, altresì, capace di perseguire la cura di sé senza 
dimenticare il volto dell’altro riconoscendo l’interdipendenza 
con il mondo come assunto assiologico della propria esistenza 
umana. 



Un buon mediatore familiare deve tenere presenti le differenze 
culturali presenti nei rapporti interpersonali, stimolando i componenti 
della famiglia a raggiungere quel profilo di autonomia che è 
fondamentale per vivere bene. 
Rispetto, invece, ad una consulenza interculturale nel caso di famiglie 
miste o di adozioni internazionali, il mediatore dovrà essere 
consapevole delle diverse dinamiche familiari, dei cambiamenti 
esistenti, dei problemi di comunicazione interpersonale e anche del 
linguaggio anche non verbale. 



Matrimoni misti, adozioni internazionali, rappresentano dei veri 
laboratori interculturali e la famiglia mista si presenta come quel 
luogo privilegiato in cui fare “esperienza empirica” e dove 
monitorare l’efficacia delle strategie interculturali di tipo 
psicopedagogico. 



Molto importante è la promozione della comunicazione 
interculturale  delle diverse modalità paraverbali e non verbali che 
NON SONO UNIVERSALI come si crede ancora erroneamente. 
Di estrema importanza (oltre alla comunicazione) è l’ambiente 
domestico, utile per lo sviluppo di tutte le altre competenze 
interculturali come la gestione dei conflitti e la gestione delle 
emozioni. 



È necessaria, quindi, un’educazione che riduce l’egocentrismo, il 
narcisismo, i conflitti, le emozioni, etc… 

 
 
Prendersi cura pedagogicamente di questi aspetti attraverso il 
dialogo, l’ascolto, potrebbe rappresentare un potere 
educativo per tutta la famiglia. 



Oggi tutte le scuole sono multiculturali! 
Purtroppo però il rendimento scolastico dei bambini stranieri 
(che sembra rispecchiare quello che succede in quasi tutti i 
Paesi del mondo) è molto basso. 
Nonostante appaiono più motivati, gli studenti stranieri 
mostrano minori attitudini scolastiche. Sono un’eccezione paesi 
come l’Australia, la Nuova Zelanda, la Finlandia. 

Pedagogia 
interculturale 

a scuola 



Appaiono essere diverse le cause dello scarso rendimento 
scolastico dei bambini stranieri.  
Queste cause riguardano la non attuazione di più 
provvedimenti su più piani come: il sostegno prescolastico; 
curricoli individualizzati;  adozione di politiche inclusive; 
formazione e preparazione degli insegnanti; stereotipi e 
pregiudizi; emarginazione, etc….  



Diverse ricerche portate avanti negli anni sull’inclusione 
scolastica hanno fatto emergere un dato critico molto 
importante:  molte scuole dovrebbero possedere in primis  
caratteristiche come leadership di elevata qualità, un consenso 
ed una cooperazione fra insegnanti, un team stabile di docenti, 
maggiore considerazione della realtà di vita degli alunni e 
maggiore coinvolgimento dei genitori.  



I tratti distintivi del processo inclusivo sembrano essere diversi: 
una buona gestione della scuola, una buona collaborazione tra 
il personale, alte aspettative degli insegnanti nei confronti dei 
propri alunni, una buona qualità dell’insegnamento,, 
un’adeguata attrezzatura scolastica e forme di coinvolgimento 
dei genitori, disponibilità ad offrire supporto e sostegno. 



Diversi studi dimostrano, inoltre, che i pregiudizi possono 
ostacolare fortemente il rendimento scolastico e causare 
ostacoli nel profitto (Schofield, 2006).  
È stato anche dimostrato (Portera, 2008) che i fattori di rischio 
relativi al rendimento scolastico degli alunni avvengono 
soprattutto in contesti multiculturali dove i ragazzi con esperienze 
migratorie vivono condizioni di stress e conflitti. 

Contesti 
multiculturali 



Sono, altresì, riscontrabili fattori negativi come quelli sovraculturali 
(un esempio è la morte di un genitore), il cambiamento della 
struttura familiare, le sfavorevoli condizioni abitative, la mancata 
pianificazione della vita futura, le differenti modalità educative, etc. 
Tra i fattori positivi ci sono invece: la possibilità di rapporti stabili e 
affidabili con le persone di riferimento, l’apertura dei genitori nei 
confronti del nuovo contesto sociale, la stima degli insegnanti, gli 
atteggiamenti di stima e di fiducia dei genitori, etc… 



Da questo scaturisce il delicato ed importante compito della 
famiglia e degli insegnanti soprattutto nel riuscire ad assumere 
atteggiamenti di comprensione, sostegno, accettazione, stima, 
lontano da ogni forma di pregiudizio e  soprattutto senza 
differenze culturali. 



La presenza di uno studente straniero in classe obbliga a 
riflettere su cosa insegnare, sull’utilità rispetto ai bisogni 
degli studenti, sulla modalità di relazionarsi con l’altro. 
Questo porta ad un ripensamento dei tratti culturali e 
valoriali, alle somiglianze e alle differenze, agli elementi 
costitutivi della personale e dell'altrui identità. 



Si scopre così la necessità di un'educazione interculturale, 
cioè di una riflessione che permette da una parte di 
conoscere le culture diverse, individuando e rimuovendo i 
pregiudizi che ce ne impediscono l'incontro, dall'altra di 
capire meglio, nel confronto tra le culture, i valori e gli 
aspetti salienti della nostra cultura. 

 
 



Questo forte impatto con culture diverse ci induce a riflettere 
sul grande tema delle diversità (che prima era relegato solo alla 
disabilità nelle sue svariate forme).  
In questo modo, si arriva a comprendere che la diversità 
rispetto alla situazione degli stranieri, nei tratti somatici o nella 
lingua, nella religione o nelle abitudini, non è la sola presente in  
classe.  



L'educazione interculturale rappresenta perciò una 
grande finalità educativa che la scuola deve porsi per 
formare giovani capaci di vivere in modo pacifico e 
democratico nei confronti di qualsiasi tipo di diversità. 



La necessità di realizzare un'educazione interculturale non 
è stata assolutamente immediata.  
Dalle esperienze vissute spesso in assoluta solitudine, 
faticose e frustranti degli insegnanti sono nate tuttavia 
diverse certezze metodologiche, che rendono più chiaro 
oggi il senso e il carattere di un’ educazione e di una 
didattica interculturale. 

 

 



E' senza dubbio importante proporre percorsi di educazione 
interculturale non solo quando ci sono stranieri in classe.  
Inoltre, l‘educazione interculturale interviene su aspetti collettivi 
ed individuali, su preconoscenze, stereotipi, pregiudizi e questo 
significa che i percorsi didattici proposti devono passare non solo 
sul piano cognitivo, ma anche su quello affettivo, valoriale e 
comportamentale, utilizzando strategie didattiche adeguate per 
far emergere questo piano.  
 
 



Una didattica interculturale si deve servire, quindi, di 
percorsi  didattici che propongano problematiche 
fortemente sentite mettendo, altresì, in moto la 
discussione e l’autoriflessione. 
 
 



Nell’ intervento didattico interculturale anche l'insegnante è 
coinvolto. Egli deve perciò accettare di mettersi in gioco sul 
piano personale, cioè rispetto ai suoi valori, certezze e 
comportamenti, sia sul piano epistemologico, cioè rispetto ai 
contenuti culturali e alle discipline che propone, sia sul piano 
didattico, quindi, del comportamento quotidiano in classe e del 
rapporto con gli studenti. 



Una didattica interculturale non fa finta che non esistano 
diversità tra persone e culture e che queste diversità generino 
problemi di incontro.    
Bisogna lavorare sulle somiglianze ma anche sulle differenze, 
sugli incontri ma anche sulle difficoltà.  
Di fronte, quindi, alla presenza di studenti stranieri in classe non 
si può fingere che le diversità non esistano ma neanche 
sottolinearle eccessivamente.  
È necessario lavorare su tutte le diversità presenti in classe!  



Purtroppo oggi in Italia, non è stato ancora elaborato un 
modello di vero confronto con il pluralismo né sul piano 
politico né sul piano culturale.  
La scuola si trova a gestire la presenza di alunni immigrati in 
termini di emergenza e questo ostacola la piena 
consapevolezza delle trasformazioni epocali sottese alla 
globalizzazione. 



Nella scuola italiana, la pedagogia interculturale non è 
attuata come prevedono i documenti politici: molti 
insegnanti, infatti, la intendono come pedagogia speciale 
rivolta solo a studenti immigrati.  
Mancano anche possibilità di verifica per gli insegnanti e 
tutto è lasciato al libero arbitrio di dirigenti scolastici e 
docenti. 



 
Nella scuola multiculturale è necessario un forte e deciso 
investimento nella pedagogia e nella didattica interculturale. 
 
L’educazione interculturale quando è compresa ed applicata, 
aiuta non solo gli alunni con cultura diversa, ma anche quelli che 
presentano un disturbo specifico di apprendimento o una 
disabilità e, altresì, quelli che hanno maggiori potenzialità. 



Occorre progettare interventi volti al sostegno di identità 
stabili e interculturali: l’insegnante deve, quindi, esimersi 
dal sottolineare troppo le differenze e dovrà essere 
consapevole delle reali diversità senza che queste diventino 
motivo di esclusione e/o discriminazione.  
 



Nella scuola multiculturale occorre peraltro favorire la 
mobilità all’Europa e al mondo, iniziando con 
l’apprendimento di lingue straniere mediante forme di 
didattica appropriate, quindi, scambi scolastici individuali e di 
classe. 
Bisogna promuovere le intelligenze multiple (Gardner, 1987) 
di tutti gli alunni, coltivando, quindi, formae mentis 
interculturali. 
 



 
Questo comporta ovviamente un cambiamento profondo della 
cultura scolastica, nonché dell’identità e della professionalità 
dell’insegnante: modalità di pensiero, comportamento e giudizio. 
È anche importante riconoscere e superare il proprio egocentrismo, 
quindi, acquisire competenze relazionali e comunicative, da spendere 
soprattutto in situazioni di conflitto. 
Tra le modalità didattiche interculturali per la promozione di abilità 
cognitive e sociali troviamo il cooperative learning….e non solo . . .  



Nel Libro Bianco sul dialogo interculturale (2008) il 
Consiglio d’ Europa considera l’insegnamento 
interculturale importante soprattutto per ciò che riguarda 
cittadinanza democratica, lingua e storia. 
 



Educazione alla cittadinanza: che include l’educazione 
civica, storica, politica e dei diritti umani, è essenziale per il 
funzionamento di una società libera, tollerante, giusta, 
aperta e inclusiva (Libro Bianco, 2008). 
 
 Lingua: bisogna prestare attenzione alle lingue 
minoritarie (Libro Bianco, 2008). 
 
Storia: viene ribadita la necessità di sviluppare negli 
allievi la capacità intellettuale di analisi e interpretazione 
delle informazioni in modo critico  e responsabile 
attraverso il dialogo, la ricerca dei fatti storici, il dibattito 
aperto (Libro Bianco, 2008). 
 



 
È importante evitare a scuola concetti come training in 
intercultural competences , visto che l’educazione non è 
riconducibile al training.  
Occore, quindi, parlare di formazione o educazione, inoltre, 
bisogna evitare di dare troppo rilievo alla metodologia e alle 
tecniche altrimenti si rischia di sottovalutare tutti gli 
elementi della pedagogia (contenuti, finalità, rapporto 
educatore-educando, etc…). 



 

È sicuramente importante per la didattica 
lavorare anche in gruppo o ricorrere all’uso 
di tecnologie. 



A scuola è necessario acquisire competenze interculturali attraverso 
percorsi educativi e pedagogici che tengano conto: 
 
a) delle differenze umane (sociali, politiche, culturali, intelligenze, 

etc…); 
 

b)  delle capacità di pensiero autonomo, di comprensione, di 
ascolto, di interazione; 
 

c)  delle diversità non solo come inevitabili ma anche e soprattutto 
come RISORSA, come base di sviluppo della vita. 



 

In sintesi… le competenze interculturali 
riguardano saperi, attitudini, capacità e 
sensibilità che attengono a tutta la 
persona. Si acquisiscono durante tutto il 
corso della vita e vanno promosse in ordine 
e grado di scuola. 



 
Il ruolo educativo non può essere 
relegato solo alla famiglia o alla scuola, 
bensì è necessario implementarlo in tutti 
i settori della vita umana. 
L’arte dell’educare non è innata, né può 
essere appressa solamente per 
imitazione: è necessario che sia pensata, 
programmata e controllata.  
Occorre, quindi, riscoprire, recuperare e 
SOSTENERE l’educativo, non solo a 
scuola e in famiglia ma in tutti i settori 
della vita, soprattutto nel mondo del 
lavoro e nella società civile. 
 



 
 
Anche in ambito lavorativo, ogni azione o scelta implica sempre 
una trasmissione di valori o disvalori.  
È perciò giusto rimanere vigili scegliendo bene ciò che è ritenuto 
valido, allontanandosi da modelli che non solo diminuiscono l’utile 
economico, ma rischiano persino di innescare meccanismi negativi 
e addirittura patologici per ogni persona coinvolta. 
 

Il mondo 
del lavoro 



 
Grazie ai principi di buona educazione, i rapporti lavorativi 
(aziendali) risulterebbero fondati sul rispetto, il dialogo, il 
riconoscimento del proprio ruolo, dello scambio e della 
reciprocità. 
In ambito lavorativo occorre, quindi, perseguire principi 
educativi sia come mezzo, sia come fine. Tenendo, altresì, 
conto delle opportunità e dei rischi delle globalizzazioni, 
anche in azienda la pedagogia sarà quella coniugata in 
termini interculturali. 



 
La globalizzazione ha generato profondi cambiamenti nel mondo 
del lavoro. Nell’universo aziendale sono subentrati forti aumenti 
delle internazionalizzazioni, fusioni, alleanze. Peraltro, fra nazioni 
non si scambiano solo prodotti finiti, ma anche conoscenze 
specializzate (come il marketing) e la soluzione di problemi 
(ricerca, progettazione). 
 



 

Le aziende multinazionali e le aziende più piccole si misurano 
sempre di più con il fenomeno dell’ampliamento degli spazi 
entro cui fare affari e questo ha generato l’uso della lingua 
inglese e la costituzione di management multiculturali. 
 



Ma… 

 

Il trovarsi a lavorare vicino a donne e uomini diversi in termini 
di cultura lavorativa e personale, in mancanza di adeguata 
formazione rischia di innescare difficoltà sul piano 
comunicativo e relazionale: malintesi, incomprensioni che 
spesso sfociano in veri e propri conflitti, disagi, con gravi 
rischi soprattutto sul piano umano. 
 



 

Al fine di contribuire all’avvicinamento fra settore del lavoro e 
conoscenze pedagogiche, il Centro Studi interculturali 
dell’Università di Verona conduce da anni ricerche 
scientifiche il cui obiettivo è quello di comprendere vissuto, 
conflitti e opportunità insiti nella globalizzazione e 
dell’interdipendenza nel contesto lavorativo. 
Sulla scorta dei risultati raggiunti sono stati elaborati 
interventi formativi incentrati su pedagogia e competenze 
interculturali in azienda. 
 



 

Recentemente è stata svolta una ricerca empirica tesa ad 
analizzare le strategie attuate dalle aziende italiane e 
multinazionali, con lo scopo di evidenziare come la pedagogia 
interculturale possa essere utile ad individuare e gestire 
conflitti e chance derivanti dalla diversa appartenenza 
culturale (Guidetti, 2008). 
 



 
I risultati hanno evidenziato sia fattori di ostacolo alle relazioni 
multiculturali in ambito aziendale, sia fattori che possono facilitarle 
(Guidetti, 2008). 
Tra i fattori negativi sono stati riscontrati: la tendenza a non 
riconoscere le differenze culturali; l’etnocentrismo e la 
gerarchizzazione delle culture; la tendenza ad imporre la propria 
cultura professionale; scarsa attenzione al cambiamento di equilibri 
dovuto alla diversa appartenenza culturale; chiusura; pregiudizi, 
etc…. 
 



 

Tra i fattori positivi ci sono invece i seguenti: nessuna 
forzatura assimilatoria da parte dell’azienda; il ruolo dei 
colleghi come funzione ponte tra le diverse culture; l’apertura 
dell’azienda nei confronti della diversità; l’investimento nella 
formazione interculturale. 



In azienda c’è la necessità e l’urgenza di una formazione alla 
pedagogia e alle competenze interculturali. Manager e 
personale coinvolto in rapporto multiculturali necessitano di 
appositi corsi formativi al fine di acquisire consapevolezza non 
solo dei rischi, ma soprattutto delle opportunità insiti nel lavoro 
in un contesto multiculturale.  



Guidetti (2008) propone un percorso formativo radicato nella 
pedagogia interculturale, volto all’accrescimento delle 
competenze comunicative e della mediazione interculturale.  
Il fine è di acquisire abilità professionali circa l’assunzione di 
responsabilità, la capacità di confronto costruttivo di fronte ai 
problemi e avviare processi di riorganizzazione delle relazioni. 



Una formazione in azienda, alla luce della pedagogia e delle 
competenze interculturali, dovrebbe contenere la formazione e 
l’educazione: pensiero libero e autonomo, consapevolezza del 
proprio punto di vista, ascolto empatico dei comportamenti, 
delle parole, delle emozioni, accettazione e rispetto 
interculturale, etc… 
Queste competenze dovrebbero sfociare nella capacità di 
gestione efficace dei conflitti, che in un’ottica interculturale 
equivale alla capacità di costruire le premesse in cui ogni 
persona è in grado, in modo creativo, di trovare una soluzione 
vantaggiosa per tutte le parti coinvolte (win-win). 



Negli ultimi anni in Italia rispetto ai cambiamenti relativi 
all’immigrazione e alla società multiculturale, sono state 
portate avanti ricerche interessanti relative al ruolo dei 
mass media e si assiste anche allo sviluppo di una stampa 
di tipo multiculturale, impegnata ad offrire una diversa 
immagine dell’immigrazione e della nuova società 
multiculturale. 



Agenzia Ansa 



Nonostante la stampa multiculturale cerchi di 
rappresentare il più possibile la normalità del fenomeno 
dell’immigrazione, emergono ancora aspetti negativi e 
l’immigrazione è ancora vista come un problema. 
Corte sottolinea la necessità, quindi, di un ulteriore salto di 
qualità per passare ad un giornalismo autenticamente 
interculturale che si muova nell’orizzonte teoretico della 
pedagogia interculturale. 



Occorre prendere atto del potere pervasivo dei media. Essi 
assolvono sempre un ruolo educativo, tuttavia, quando si 
inseguono scopi commerciali o di audience, o quando si scade 
nello scontro o nell’insulto, si rischia di ottenere uno scopo 
diseducativo. 



 
I mass media dovrebbero cogliere, comprendere e mostrare 
opportunità, vantaggi, arricchimenti multiculturali. Tutto questo 
deve, altresì, rappresentare uno stimolo ad imparare a 
riconoscere il potenziale positivo, gestendo tutto in modo 
assolutamente positivo. 



La globalizzazione esige un giornalismo autenticamente 
interculturale, che si muova nell’orizzonte teoretico della 
pedagogia interculturale, dove alterità, immigrazione , non 
siano considerate solo come rischi di disagio o di malattie, ma 
come delle opportunità di arricchimento e crescita personale e 
collettiva. 



I media se impiegati in modo opportuno potrebbero 
rappresentare un valido strumento per veicolare educazione, 
cultura e competenze interculturali. 
Inoltre, i media potrebbero supportare ed integrare il lavoro 
delle agenzie educative in modo continuo, dinamico e 
multidimensionale, favorendo attitudini personali, 
consapevolezza e conoscenze. 



Grazie alla televisione, alla radio, ai siti web, ai giornali 
potrebbero essere sviluppate al meglio competenze quali 
criticità, gestione dell’ambiguità, sospensione del giudizio, 
flessibilità, empatia, etc… in contesti multiculturali. 
 
P.S. SI TRATTA DI OBIETTIVI NON FACILI DA RAGGIUNGERE, MA 
AI QUALI I MASS MEDIA NON POSSONO E NON DEVONO 
SOTTRARSI! 



L'educazione alla cittadinanza democratica e ai diritti umani 
costituisce l'insieme delle pratiche e delle attività promosse dal 
Consiglio d'Europa al fine di educare i giovani e gli adulti a 
svolgere un ruolo attivo nella vita civile democratica, nel pieno 
esercizio dei loro diritti e responsabilità all'interno dei contesti 
sociali in cui sono inseriti. 



La Carta Europea sulla Educazione per la Cittadinanza 
Democratica e l’Educazione ai Diritti Umani dell’11 maggio 
2010 da queste definizioni: 
 
Educazione per la cittadinanza democratica significa 
educazione, formazione, accrescimento di consapevolezza, 
informazione, pratiche e attività che mirano, dotando i 
discenti di conoscenze, abilità e competenze e sviluppando le 
loro attitudini e i loro comportamenti, a renderli capaci di 
esercitare e difendere i loro diritti e le loro responsabilità 
democratiche nella società, di apprezzare la diversità e di 
giocare un ruolo attivo nella vita democratica, in vista della 
promozione e della protezione della democrazia e dello stato 
di diritto. 



Educazione ai diritti umani significa educazione, 
formazione, accrescimento di consapevolezza, 
informazione, pratiche e attività che mirano alla 
costruzione e alla difesa di una cultura universale dei diritti 
umani nella società, in vista della promozione e della 
protezione dei diritti umani e delle libertà fondamentali. 



 
L'Educazione globale basandosi, invece, su un concetto di cittadinanza 
universale ricomprende l’educazione allo sviluppo, ai diritti umani, alla 
sostenibilità, alla pace, alla prevenzione dei conflitti e all'intercultura.  
Nella prospettiva educativo-pedagogica, l’Educazione Globale significa 
garantire opportunità e competenze per riflettere e condividere il 
proprio punto di vista e il proprio ruolo all'interno di una società globale 
interconnessa, nonché comprendere e discutere relazioni complesse tra 
fattori sociali, ecologici, politici ed economici, così da ricavarne nuovi 
modi di pensare ed agire. 



Da un punto di vista dialogico lavorare sui punti di 
contatto tra diverse opzioni culturali, permette di 
partire dalle premesse e quindi da interessi e bisogni 
sottesi a ciascuna opzione culturale valorizzandone le 
differenze. 

Partecipazione 
e dialogo 

interculturale 



La scelta di affrontare questo tema dal punto di vista 
metodologico rappresenta una scelta sicuramente utile. 
Ogni visione culturale diversa dall’altra ha storicamente 
costruito una narrazione secondo cui un problema o una crisi 
(sociale, economica, culturale, religiosa) sarebbe da imputare 
fuori da sé alimentando in questo modo una sorta di 
inconciliabilità dialettica. 



Questa inconciliabilità dialettica ha generato un doppio 
vincolo, una paralisi comunicativa, producendo una precaria e 
conflittuale co-abitazione. Il doppio vincolo paralizza e 
polarizza il cambiamento. 
L’evento cardine che rende invece possibile il cambiamento 
può emergere dallo sforzo consapevole e riflessivo di 
sospendere il gioco delle falsi alternative, creando un 
dialogo… 



Accoppiamento 
strutturale 

Inteso come co-adattamento, rappresenta un cambiamento 
sociale che si può attivare lungo un processo educativo 
interculturale e partecipativo che consente di sviluppare 
organizzazioni interne di tipo autonomo e in connessione, 
interdipendenti. 



Quindi, la proposta dialettica, trova il suo superamento 
proprio nel dialogo interculturale e partecipativo basato su 
un profondo processo di riflessione interno a ciascuna 
opzione culturale al fine di rinvenire nuove strategia di senso 
e di azione. 
 
La sfida educativa che sottende il discorso pedagogico si pone 
come fine quello di educare i soggetti, le comunità, le 
istituzioni, nella consapevolezza che,  crescere come membro 
di una società significa essere strutturalmente accoppiato ad 
essa e l’apprendimento assume un ruolo centrale ed 
emancipato. 



L’apprendimento può essere, quindi inteso come processo 
orientato a potenziare la partecipazione alla vita sociale dove, 
il cambiamento sociale, si riferisce proprio ad uno spazio 
intersoggettivo, dialogico, interculturale, di co-costruzione di 
una convivenza sociale. 



L’apprendimento, quindi, quale partecipazione alla vita 
sociale rimanda alla dimensione relazionale che intercorre tra 
soggetti-comunità-instituzioni in termini di reciprocità di 
modificazioni. 
Questo processo di apprendimento, è quasi sempre 
un’attività comunitaria: è, infatti, quel processo per il quale si 
perviene a condividere la cultura lungo un processo di 
crescente partecipazione e apprendimento alla vita sociale. 



L’apprendimento come partecipazione si determina attraverso 
il nostro coinvolgimento in azioni e interazioni e per mezzo di 
queste azioni e interazioni locali, l’apprendimento riproduce e 
trasforma la struttura sociale in cui ha luogo. 
Questo rimanda al fatto che le prassi educative sono orientate 
a favorire le condizioni per realizzare persone, gruppi, 
comunità, istituzioni competenti nel sapere/volere/potere 
agire. 



Inoltre, i soggetti, i gruppi, le comunità possono esercitare 
un’influenza sul piano decisionale in termini di produzione, 
conoscenza, decisioni, azioni, quali capacità dell’azione 
collettiva  (diretta ed indiretta) di raggiungere determinati 
obiettivi. 



L’apprendimento si configura anche come occasione 
pragmatica per riflettere su se stessi a partire da una postura 
dialogica in grado di costruire un agire culturale e 
partecipativo. 



Quindi, posto che ogni cultura ha diverse sensibilità, non ha 
senso cercare analogie ma è necessario piuttosto procedere 
per scarti culturali dove alle equivalenze analogiche è 
necessario sostituire equivalenze funzionali di natura 
metodologica che ci consentano di comprendere l’altro.  



“… Il dialogo dialogale è (…) differente da quello 
dialettico: non cerca di convincere l’altro (...). Il dialogo 
dialogale presuppone una fiducia reciproca ed un 
comune avventurarsi nell’ignoto, giacchè non si può 
stabilire “a priori” se ci si capirà l’un l’atro né supporre 
che l’uomo sia un essere esclusivamente logico” 
(Pannikar, 1988). 



E in questa situazione di incertezza, l’adozione di una 
tensione metodologica più che ideologica rappresenta 
la sfida pedagogico-educativa della contemporaneità 
che può darsi solo a partire da un dialogo interculturale 
all’interno di un percorso inclusivo e dialogico che 
coltivi l’intersoggettività come pluralità di valori.  



La ricerca azione partecipata ha come scopo quello 
di dialogare diverse istanze all’interno di un 
processo finalizzato alla produzione di conoscenza, 
di decisioni, di azioni come processo collettivo. 



La RAP risulta essere una metodologia indicata per 
intessere un dialogo interculturale quale processo 
riflessivo e intersoggettivo e costruzione di 
consenso. 



La RAP, quindi, si caratterizza quale pratica riflessiva 
per emergere e dialogare le diverse 
rappresentazioni e significazioni, allo scopo di 
riconoscerle, decostruirle e ricostruirle 
dialogicamente. 



Quello proposto dalla RAP rappresenta  il terreno 
interculturale di dialogo per costruire un senso 
condiviso verso la ricerca di consenso quale 
equilibrio dinamico proprio di un accordo 
intersoggettivo tra differenti istanze. 



Fare mediazione nella relazione educativa e nella 
pratica didattica non implica il creare un’area 
intermedia di incontro. Sarebbe troppo riduttivo 
pensare al mediare in dimensione relazionale: in 
questa maniera non si fa, quindi, mediazione. 

Mediazione 
interculturale 



Fare mediazione significa attivare un processo 
dinamico, generare una condizione in cui c’è 
disponibilità ad incontrarsi, ad accogliersi, a 
riconoscersi per poi orientarsi a divenire un Noi. 
In questo modo la mediazione provoca crescita e 
sviluppo tanto a livello della identità delle singole 
persone coinvolte quanto nell’ambito del loro 
contesto di vita e di azione, anche professionale. 



La didattica concerne una rilevante attività di 
mediazione volta alla riproduzione e 
all’ampliamento del sapere che una società ha 
acquisito e deve trasmettere alle nuove generazioni. 



Damiano ha analizzato in modo ampio il costrutto 
di mediazione ritenendolo un concetto polisemico 
che identifica in prima istanza, un’azione di 
intervento mirata a facilitare l’intesa tra soggetti 
distanti o in contrasto tra loro. 



Nel corso del suo sviluppo, 
l’uomo continua ad avere 
bisogno di mediatori, di 
artefatti di vario genere, fisici, 
iconici e simbolici secondo la 
classificazione che fa del resto 
Bruner, per superare i propri 
limiti e approssimarsi ad una 
realtà che, tuttavia, non è in 
grado di penetrare mai del 
tutto. 



Secondo Bruner, dalla nascita all’adolescenza l’individuo 
passa attraverso tre forme di rappresentazione che si 
diversificano per il mezzo con cui vengono costruite, 
rispettivamente in: 
 
Rappresentazione esecutiva                         AZIONE 
 
 
Rappresentazione iconica                            IMMAGINE 
 
 
Rappresentazione simbolica                          SIMBOLO 



 
Rappresentazione esecutiva: è legata all’azione fisica, alla 
manipolazione, al fare. La realtà viene codificata attraverso 
l’azione. 
 
Rappresentazione iconica: è legata alle percezioni di vista e 
udito. Codifica la realtà attraverso immagini che  possono 
essere visive, uditive, olfattive o tattili. 
 
Rappresentazione simbolica: è legata alle capacità 
linguistiche. Codifica la realtà attraverso il linguaggio e altri 
sistemi simbolici, come il numero e la musica. 



 
Sempre Damiano riconosce alla famiglia il suo essere luogo 
di mediazione primaria e inscrive la scuola nel ruolo di 
mediatore secondario. 
In ambito familiare la mediazione è rivolta al rapporto con 
la realtà fisica e sociale, mentre la mediazione scolastica 
non riguarda più il reale ma anche e principalmente la sua 
rappresentazione, costituita da segni e simboli. 



 

Sul piano didattico, si attribuisce al mediare la 
capacità di attivare alcune condizioni affinchè si 
realizzi un impatto favorevole tra chi impara e le 
discipline oggetto di studio guardando alla 
mediazione come garanzia di rigore e di 
sistematicità nella pratica dell’insegnamento. 



 

La mediazione rappresenta, quindi, un costrutto 
dinamico, tipico di ogni gesto educativo e 
didattico, in cui, chi educa o chi insegna si 
protende verso chi apprende offrendogli un 
dispositivo di facilitazione, un mediatore, un 
supporto e soprattutto se stesso: il proprio 
sapere, le proprie competenze, etc…. 
 



Tabella del costrutto di mediazione 

Che cosa Dove  Come Esito 

Mediazione 
pedagogica 

Nelle scienze 
dell’educazione e 
tra pedagogia e 

scienze affini 

Divisione del 
sapere, 

elaborazione di 
comuni traiettorie 

ermeneutiche 

Interdisciplinarietà 

Mediazione 
educativa 

Nella relazione 
educativa 

Confronto  Intesa reciproca 

Mediazione 
didattica 

Nella pratica 
scolastica e 
formativa 

Metodi e pratiche 
inclusive 

(cooperative 
learning) 

Integrazione, 
inclusione, 

apprendimento 
significativo 



 

Tali molteplici valenze della mediazione, trovano nel 
versante interculturale un motivo trasversale e 
ricorrente ed il conseguente bisogno di tradursi in 
precisi percorsi di interventi volti, all’integrazione 
tra saperi, alla collaborazione costruttiva, alla 
valorizzazione delle differenze. 



La mediazione intesa in senso pedagogico e avente un valore 
educativo, fa si che l’accoglienza dell’altro diverso e del suo punto di 
vista, non si traduca in  meccanica operazione di assimilazione.  
La mediazione va al di là dell’essere soltanto una saggia mossa di 
buon senso finalizzata a produrre una convivenza pacifica.   

Essa rappresenta un’esigenza educativa per giungere a 
comprendere le altri menti; essa si pone come compito 
educativo per ogni persona che deve imparare ad apprezzare la 
propria e l’altrui distinta identità per cogliere ogni possibilità di 
incontro. 



primo criterio 

Mediazione come 
strumento di contrasto del 
pensiero dicotomico e del 

pregiudizio: 
Vuole essere uno 

strumento di contrasto alla 
diffusione di stereotipi e 

pregiudizi. 

secondo criterio 

Mediazione per tutti: 
Promuovere in tutti, nel 
rispetto delle differenze, 

pensiero plurale e identità 
autentiche capaci di 
esprimersi, di farsi 

conoscere ed accettare 



Sono 2 gli ambiti di intervento che rendono diverso l’agire tutoriale: 
Primo ambito – inserimento del novizio all’interno di una comunità 
esperta. Processo di acculturazione del nuovo arrivato (dove c’è qualcuno 
che impara e qualcuno che insegna).  

Si presentano, infatti, alcune dinamiche che caratterizzano la 
didattica che sono: a) l’asimmetria dei saperi e il diverso peso 
assegnato dai due interlocutori alle conoscenze dell’altro; b) il 
risultato atteso che sembra perseguito attraverso processi di 
individualizzazione e di personalizzazione; c) la tensione verso lo 
sviluppo dell’autonomia dell’apprendimento e nello stesso tempo la 
necessità di operare con forme di controllo per garantire uno spazio 
di esplorazione; d) la gestione di uno spazio comune nel quale 
ognuno deve trovare una propria unicità d’essere. 

Tutoring e 
intercultura 



Il Tutor adotta una postura di accompagnamento che consente di 
realizzare quel camminare con, al tempo di, verso… come illustra lo 
studioso Paul. 
Un cammino che nel suo procedere consente di alimentare processi 
di riconoscimento identitario da parte del soggetto, gli offre esempi 
di pratiche e di visioni con le quali identificarsi o dalle quali 
distanziarsi costruendo progressivamente un’idea di sé nel lavoro. 
In questo ambito la sfida interculturale che il tutor affronta è quella 
di mettere in relazione la cultura del soggetto con quella della 
comunità professionale nella quale si va ad integrare. 



L’agire tutoriale si presenta come spazio di mediazione fra 
culture incarnate da diversi soggetti, organizzazioni, istituzioni, 
ognuno di essi intriso di saperi, di credenze, di valori e di 
opinioni che costituiscono lo sfondo dal quale emergono 
comportamenti, decisioni, emozioni in rapporto al compito e 
agli ambienti. 



In questa dimensione tutoriale prevalgono le azioni di supporto 
alla co-progettualità , alla riduzione delle disuguaglianze che si 
possono presentare per poter accedere alle risorse utili ad 
accrescere la propria professionalità.  
La cura verso le relazioni si pone, quindi, come la condizione per 
conseguire un livello di collaborazione reale, autentico e attento 
al contributo che ciascuno può fornire.  



Cultura sociale 

Cultura dell’organizzazione 

Cultura creata dall’opinione pubblica, che trova 
nutrimento in un senso comune alimentato da 
voci non sempre informate. Questo tipo di cultura 
influisce in modo pesante sulla desiderabilità di 
una professione, sulla stima personale di chi 
appartiene ad una specifica comunità. 
In questo caso il tutor si trova a dover aiutare a 
maturare un senso di autoefficacia e a gestire le 
ripercussioni sull’autostima della persona. 

Il ruolo del tutor è fondamentale nel condurre la 
persona verso la scoperta della diversità fra saperi 
appresi e saperi in azione qualora l’alternanza 
venga concepita come successione di momenti 
formativi. Le fragilità connesse alla formazione 
non devono diventare fragilità del soggetto ma 
diventare occasioni consapevoli di 
apprendimento. Se l’alternanza viene concepita 
come reale interazione tra saperi teorici e pratici, 
allora è necessaria la presenza di due diversi tutor 
che svolgono il ruolo di mediatori culturali 
impegnati in una co-progettualità che miri a 
ridurre i possibili ostacoli. 



Cultura delle persone 

Come servono competenze specifiche 
per esercitare un mestiere così 
servono competenze interculturali 
per camminare insieme agli altri in 
diversi luoghi e tempi. Il tutor 
predispone situazioni nelle quali il 
soggetto può accedere alla 
conoscenza e comprende una cultura 
per poi rielaborarla ed interpretarla, 
inoltre, creerà dispositivi atti a far si 
che i soggetti si esprimano, negozino 
e costruiscano nuove visioni insieme 
ad altri. 

In ogni situazione la presenza del tutor deve essere garante 
di un processo di rafforzamento della persona, della cura, 
dello sviluppo di una dimensione positiva partendo da 
presente, dal compito che coinvolge tutti! 



L’azione tutoriale in una dimensione interculturale è di tipo 
relazionale. Questo significa rendere a carico la persona con 
il suo mondo culturale, le sfide insite nel lavoro e le 
trasformazioni che le persone vivono in questo passaggio 
identitario.  



Costruire insieme il mestiere: Il mestiere è un bene condiviso, 
discusso, è il risultato di legami, connessioni, Clot propone 
un’interpretazione sull’origine culturale del mestiere determinate 
da quattro polarità in tensione: impersonale (prescritto del 
mestiere, quindi, prestazioni e conoscenze che sono caratterizzanti 
e attese in una particolare cultura); intrapersonale (elementi 
cognitivi che determinano un‘interpretazione da parte del 
soggetto); transpersonale (cultura provvisoria - appartiene a quella 
specifica comunità e si presenta ad una continua rielaborazione); 
interpersonale (che mette in evidenza proprio le diversità di 
ciascun membro della comunità professionale, ciò che quindi 
sembrava prescrittivo diventa un insieme dinamico) 

A livello metodologico il tutor si impegna in diverse situazioni: 



Potenziare il riconsocimento del singolo e del gruppo: 
Sviluppo della consapevolezza del proprio agire. Tra queste 
troviamo l’intervista di esplicitazione elaborata da Vermersch, che 
ha lo scopo di far ripercorrere i fatti, le azioni, così da prendere in 
esame la sequenza temporale. Questa intervita inizialmente 
condotta dal tutor, può rappresentare un’analisi personale e 
collettiva, fermandosi agli aspetti reali, alle evidenze su cui è 
possibile costruire un’analisi collettiva. 
Poi c’è l’autoconfronto semplice che prevede la registrazione video 
dell’azione e la sua rivisitazione da  parte di chi ha compiuto 
l’azione e del tutor. L’accompagnamento tutoriale aiuta a 
mantenere il confronto sull’oggettività di quanto osservato, a 
supportare la rivisitazione costruttiva e collaborativa in vista del 
miglioramento della pratica stessa. 



Scoperta del proprio percorso: 
Quindi, ricostruzione di storie e percorsi personali: Autobiografie 
personali e lavorative che aiutano a scoprire le traiettorie intraprese 
da una persona nella propria formazione; artefatti-processi come il 
portfolio e l’eportfolio che portano alla ricostruzione delle 
esperienze mirata a documentare modalità di apprendimento e di 
sviluppo personale. 

Orientamento di life-design: 
Quindi, potenziamento delle qualità umane e professionali della persona, delle 
soft skill (competenze trasversali) in funzione di una sua continua 
riprogettazione.  Il tutor aiuta a individuare il punto di partenza per capire 
come dirigere il percorso, verso quale identità desiderata. 

Alimentare una cultura -progetto: 
Interazione spontanea in un gruppo quando si deve cimentare con un 
compito. L’attività tutoriale intende curare la relazione dei membri con il 
compito di prevedere uno spazio di scoperta e di negoziazione all’interno 
del quale c’è la possibilità per tutti di apprendere anche se in modo 
diverso. 



 
 
 
 
L’azione tutoriale in una dimensione interculturale deve: 
- supportare processi di analisi per conquistare lucidità di 
visione su proprio e altrui agire; 
- facilitare l’apertura personale e collettiva a soluzioni 
multiple; 
- dare valore al quotidiano, alle comunità, alla creatività; 
- supportare la creazione di nuove dimensioni sociali; 
- avere cura della collettività attraverso l’attenzione alle 
relazioni e azioni; 
- curare le dinamiche identitarie; 
- favorire l’autodeterminazione personale e collettiva nel 
momento del cambiamento continuo. 
 

In sintesi: 



 
 

 

Il Cooperative Learning (CL) può essere un approccio che 
consente l’ascolto e la valorizzazione della cultura di ogni 
persona presente in classe e contribuisce a considerare ogni 
studente, con il suo bagaglio valoriale, religioso ed etnico e 
richiede un cambiamento di prospettiva da parte degli 
insegnanti e degli studenti e delle loro famiglie. 



 
 

 

Il Cooperative Learning (CL) è senza dubbio una 
metodologia didattica adatta per una classe 
interculturale. 



 
 

 

Il CL favorisce l’inclusione di persone portatrici di culture 
differenti. 
Il CL è un approccio didattico che si avvale di una forma di 
apprendimento collaborativo svolto in piccoli gruppi che 
favorisce l’acquisizione di conoscenze e abilità e lo sviluppo di 
competenze sociali. 
Il più conosciuto dei modelli di CL è quello dei fratelli Johnson. 



 
 

 Grazie, invece, agli studi di Hattie sull’efficacia dei 
metodi di apprendimento, è emerso che l’ampiezza 
dell’effetto del CL, dovuto al meccanismo 
dell’interdipendenza  (quindi quando una persona 
raggiunge un risultato grazie all’azione realizzata da 
un’altra persona), è evidente in diverse situazioni. 
Infatti, gli studi dimostrano che uno studente posto in 
una condizione di interdipendenza positiva apprende  
di uno studente in una situazione di apprendimento 
individuale con interdipendenza negativa, quindi, in un 
contesto competitivo. 



 
 

 
Il Cooperative Learning è senza dubbio una metodologia 
didattica adatta per una classe interculturale. 
Il CL richiede il passaggio da un’educazione centrata sul docente 
ad un’educazione centrata sullo studente. Il docente diventa un 
facilitatore dell’apprendimento con tutto il suo bagaglio 
culturale. 



 
 

 
Sharan evidenzia alcuni aspetti culturali che condizionano 
l’apprendimento e che bisogna prendere in considerazione nel 
CL: tolleranza dell’incertezza; strutture verbali dei discenti; stili 
narrativi; trasmissione della conoscenza. 



 
 

 
Il docente dovrebbe sforzarsi di creare ponti tra la cultura degli 
studenti, i modelli interculturali del docente e della scuola e 
NON ADOTTARE una educazione depositaria o bancaria.  
In una dimensione circolare, quindi, il docente potrebbe 
adottare strategie che valorizzano conoscenze e abitudini di 
culture altre favorendo un apprendimento reciproco. 
 



 
 

 
Secondo Sharan per rendere interculturale l’apprendimento è 
necessario che gli studenti possano integrare le loro esperienze 
e il loro bagaglio culturale con le nuove informazioni che 
trovano da soli e che gli vengono insegnate. 



Il Cooperative Learning: modelli 

Group Investigation Y. Sharan e S. Sharan 

Complex Instruction E. Cohen  

Student Team 
Learning 

R. Slavin 

Learning Together 
D.W. Johnson e R.T. 

Johnson  

Jigsaw E. Arionson  



Group Investigation 
Rappresenta un banco di 

prova, un problema sfidante 

Complex Instruction 
Ha fatto propria la teoria delle 

intelligenze multiple 

Student Team Learning Motivazione intrinseca degli 
studenti 

Learning Together Imparare insieme… 

Jigsaw Tecnica del puzzle 



Group Investigation 

Integra interazione e comunicazione tra i 

pari. 
Si creano gruppi eterogenei e si 
propone un argomento alla classe. 
Questa modalità di CL permette di 
conoscere e comprendere il modo di 
lavorare dei propri pari, i lori interessi, 
le loro abilità , i loro valori, etc… 
La fase di ricerca vera e propria 
prevede 6 fasi: 
1. la classe stabilisce sotto-argomenti e 
si organizza in gruppi di ricerca; 
2. I gruppi pianificano le loro ricerche; 
3. i gruppi conducono le loro ricerche; 
4. i gruppi pianificano le loro 

presentazioni; 
5.  Insegnanti e studenti valutano le 

loro presentazioni 



Complex 
Instruction 

Il contributo della Cohen è stato quello 
di comprendere come organizzare i 
gruppi di apprendimento nel CL. I suoi 
studi con prevalenza di ragazzi 
provenienti da altre culture hanno 
rappresentato un punto di riferimento 
per i docenti che vogliono introdurre il 
CL come strategia per valorizzare le 
differenze e garantire i successo 
formativo di tutti i componenti della 
classe. 
Cohen propone Linee Guida e una serie 
di compiti complessi e significativi per 
lavorare in modo partecipativo, efficace 
ed efficiente nei gruppi di 
apprendimento.  



Student Team 
Learning 

L’insegnante deve prima di tutto 
organizzare gruppi eterogenei per 
profitto, genere, appartenenza 
culturale ed etnica.  
Ogni settimana il docente dovrebbe 
introdurre un argomento nuovo 
all’interno di una discussione o lezione. 
Gli studenti prima lavorano a coppia e 
poi in gruppo.  
Al termine della fase di apprendimento 
collettivo ogni studente compila un 
quiz (che è individuale) ed il docente 
verifica il miglioramento avvenuto tra 
le 2 prove per ogni studente 



Learning Together 

Imparare insieme.  
Si basa su 5 elementi: 1. 
interdipendenza positiva (che si 
raggiunge quando i membri del gruppo 
comprendono che la collaborazione è 
fondamentale per il successo 
collettivo); 2. responsabilità 
individuale e di gruppo (per 
raggiungere obiettivi da parte del 
gruppo e dei suoi singoli componenti); 
3. interazione diretta costruttiva ( tutti 
vanno messi nelle condizioni di poter 
studiare insieme in presenza); 4. abilità 
sociali (prendere decisioni, ascoltare 
tutti, gestire i conflitti, formulare 
domande); 5. valutazione di gruppo (si 
discutono i progressi compiuti per il 
raggiungimento di obiettivi). 



Elliot Aronson mostra come il CL sia una 
strategia didattica davvero efficace per 
favorire l’inclusione e un metodo 
indispensabile nella didattica 
interculturale. 
La tecnica del Jigsaw (in italiano puzzle) 
consisteva nel creare piccoli gruppi 
eterogenei per appartenenza culturale 
e nel suddividere una parte di 
programma scolastico in piccole parti. 
Ad ognuno veniva dato una parte del 
programma che doveva studiare bene 
al fine di spiegarlo poi ai suoi compagni, 
i quali avrebbero appreso quella parte 
solo attraverso la lezione del 
compagno. 

Jigsaw 



Il Jigsaw prevede  le seguenti fasi: 
 
- dividere gli studenti in gruppi di 4/5 persone; 
- scegliere uno studente per gruppo come responsabile; 
- dividere la lezione del giorno in 4/5 segmenti; 
- assegnare ad ogni alunno una parte da imparare; 
- attribuire il tempo agli studenti in modo che possano leggere 
almeno 2 volte la loro fetta di studio per familiarizzare con essa, 
senza memorizzarla; 
- formare gruppi esperti temporanei unendo tra loro alunni che 
abbiano la stessa parte; 
- far tornare gli esperti al loro gruppo casa; 
- chiedere a ognuno di presentare la propria parte nel gruppo 
- girare tra i gruppi osservando i processi; 
- finito il lavoro dare un piccolo quiz (compito) in modo da far capire 
l’importanza del lavoro svolto e la sua importante ricaduta sul piano 
apprenditivo. 
 



 
 

 

Il docente nel CL cambia posizione: da trasmettitore di nozioni 
e contenuti passa al ruolo di saggio che sta al fianco degli 
studenti. Il docente ha il grande compito di creare il senso di 
comunità nutrito da attività che sviluppano quelle abilità di 
comunicazione e aiuto reciproco. 



 
 

 

Il docente dovrebbe anche cercare di sviluppare un clima 
collaborativo in classe, sottolineando le diverse prospettive e 
utilizzando semplici procedure di CL che invitano risposte 
aperte e multiple. 



 
 

 Il docente in quanto facilitatore dell’apprendimento 
deve: 
 
- definire obiettivi chiari che condivide gli studenti; 
 

- formare il più possibile gruppi eterogenei per 
profitto, genere, provenienza, etc…; 
 

- assegnare ruoli all’interno del gruppo. 
 



 
 

 

Nel CL  lo spazio gioca un ruolo importante. 
L’organizzazione e la disposizione dello spazio e 
dell’arredamento sono fattori che possono facilitare o 
ostacolare l’apprendimento. 



 
 

 

Le aule utilizzante durante il CL privilegiano i banchi ad isole e la 
cattedra quasi sparisce. I fratelli Johnson di sistemare le aule in 
modo che gli studenti possano lavorare faccia a faccia 
guardandosi negli occhi, stando seduti vicini con un approccio 
circolare. I gruppi dovrebbero inoltre stare in spazi tali da non 
disturbarsi gli uni con gli altri e l’insegnante deve poter girare tra i 
gruppi facilmente. 
I gruppi devono poter guardare il docente quando questi deve 
comunicare qualcosa a tutti. 



 
 

 

Non ci si può limitare ad una mera descrizione del CL in chiave 
interculturale perché il CL richiede alcune prese di consapevolezza: 
a) con il CL si contrasta il modello dominante che è competitivo e si 

valorizza l’autonomia di pensiero altrui; 
b)  il curriculum deve dare spazio alle lingue, storie, credenze, 

valori; 
c)  nel CL l’educazione avviene tra pari e alcuni alunni non riescono 

a considerare l’altro diverso da sé come una risorsa; 
d)  il CL può aiutare a formare persone flessibili e futuri agenti di 

cambiamento. 



 
 

 
Libri di testo: 
1. Portera, A. (2020). Manuale di pedagogia interculturale: risposte 
educative nella società globale. Bari-Roma: Laterza. 
2. Bochicchio, F., Traverso, A. (2020). Didattica interculturale. Criteri, 
quadri, contesti e competenze. Libellula Edizioni (cap. 1; cap. 2; cap.3; 
cap. 4; cap. 5; cap.7; cap.9;cap.11; cap.13; cap. 16). 
 
Letture consigliate: 
1. Canni, G. (2018). Didattica interculturale con gli EAS. L’aula come 
spazio narrativo di inclusione. Brescia: Scholè. 
2. Arduini, G., Pizzi, F. (2019). Educazione e inclusione delle diversità. 
Prospettive pedagogiche. Roma: Anicia. 
3. Nanni, S., Vaccarelli, A. (2019). Intercultura e scuola. Scenari, 
ricerche, scenari pedagogici. Milano: Franco Angeli 



Rosa Sgambelluri 
rosa.sgambelluri@unirc.it 

mailto:rosa.sgambelluri@unirc.it

